
 

 

 
UNIVERSIDADE ESTADUAL DA PARAÍBA 

FACULDADE DE LINGUÍSTICA, LETRAS E ARTES 

DEPARTAMENTO DE LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LITERATURA E 

INTERCULTURALIDADE 

      

     

 

 

 

     

      

GLEYCESLAINE MARIA SOUZA DE OLIVEIRA 

  

  

 

 

 

  

 

 

 

  

  

O PÉRIPLO DE JANIE CRAWFORD EM SEUS OLHOS VIAM DEUS, 

DE ZORA NEALE HURSTON: AUTOCONHECIMENTO, IDENTIDADE 

E LIBERDADE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAMPINA GRANDE – PB 

2025 



 

 

GLEYCESLAINE MARIA SOUZA DE OLIVEIRA 

   

  

 

 

 

 

 

O PÉRIPLO DE JANIE CRAWFORD EM SEUS OLHOS VIAM DEUS, 

DE ZORA NEALE HURSTON: AUTOCONHECIMENTO, IDENTIDADE 

E LIBERDADE 

  

 

 

Dissertação apresentada à Coordenação do 

Curso de Mestrado em Literatura e 

Interculturalidade da Universidade Estadual da 

Paraíba, como requisito parcial à obtenção do 

título de Mestra em Literatura e 

Interculturalidade. 

 

Linha de Pesquisa: Literatura Comparada e 

Intermidialidade. 

 

 

 

 

 

 

Orientadora: Prof.ª Dr.ª Sueli Meira Liebig. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAMPINA GRANDE – PB 

2025 



Elaborada por Camile de Andrade Gomes - CRB - 15/559 BSCEDUC

É expressamente proibida a comercialização deste documento, tanto em versão impressa como
eletrônica. Sua reprodução total ou parcial é permitida exclusivamente para fins acadêmicos e
científicos, desde que, na reprodução, figure a identificação do autor, título, instituição e ano do
trabalho.

O48p Oliveira, Gleyceslaine Maria Souza de.
O  Périplo  de  Janie  Crawford  em Seus  Olhos  Viam

Deus,  de  Zora  Nelae  Hurston  [manuscrito]  :
Autoconhecimento,  Identidade  e  Liberdade  /
Gleyceslaine Maria Souza de Oliveira. - 2025.

96 f. : il. color.

Digitado.
Dissertação  (Mestrado  em  Literatura  e

Interculturalidade) - Universidade Estadual da Paraíba,
Faculdade de Linguística, Letras e Artes, 2025.

"Orientação  :  Prof.  Dra.  Sueli  Meira  Liebig,
Departamento de Letras - CH".

1.  Autoconhecimento.  2.  Espiritualidade.  3.
Resiliência. 4. Identidade. 5. Liberdade. I. Título 

21. ed. CDD 401.41



GLEYCESLAINE MARIA SOUZA DE OLIVEIRA

O PÉRIPLO DE JANIE CRAWFORD EM SEUS OLHOS VIAM DEUS, DE ZORA
NELAE HURSTON: AUTOCONHECIMENTO, IDENTIDADE E LIBERDADE

Dissertação  apresentada  à
Coordenação do Curso de Mestrado
em  Literatura  e  Interculturalidade
da  Universidade  Estadual  da
Paraíba,  como  requisito  parcial  à
obtenção  do  título  de  Mestra  em
Literatura e Interculturalidade 

Linha  de  Pesquisa:  Literatura
Comparada e Intermidialidade. 

Aprovada em: 11/04/2025.

BANCA EXAMINADORA

Documento assinado eletronicamente por:
Maria Simone Marinho Nogueira (***.606.144-**), em 22/08/2025 09:32:40
com chave 17eb3d367f5411f0b0ed1a1c3150b54b.
Sueli Meira Liebig (***.639.744-**), em 22/08/2025 09:46:39 com chave 
0c3e688a7f5611f0927d06adb0a3afce.
suenio.stevenson@professor.ufcg.edu.br (***.138.464-**), em 02/09/2025
13:07:34 com chave efb7db50881611f0b66c1e378c55aeb1.

Documento emitido pelo SUAP. Para comprovar sua autenticidade, faça
a leitura do QrCode ao lado ou acesse https://suap.uepb.edu.br/
comum/autenticar_documento/ e informe os dados a seguir.
Tipo de Documento: Folha de Aprovação do Projeto Final 
Data da Emissão: 02/09/2025 
Código de Autenticação: d1caa6 

▪ 

▪ 

▪ 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para minha amada filha, Olívia Maria Souza Brilhante. 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço a Deus, por me conceder força ao longo dos dias exaustivos e por me manter 

firme e esperançosa mesmo diante de tantos desafios. Ao Senhor dos meus dias, tudo devo.  

Ao meu pai José Nazareno e minha irmã Jonnásia por acreditar e cuidar de mim com 

tanto afeto e dedicação diariamente, são minha base. 

À minha sobrinha Gizélia Maria, por ser o meu sol nos dias nublados, minha fonte 

inesgotável de amor. 

Ao pai da minha filha, Brício Brilhante, por me auxiliar na construção e realização de 

mais um sonho.  

À minha amiga Tereza Ribeiro, por me apoiar, encorajar e ser minha confidente.  

À minha amiga Leidiane, que tanto me acompanhou e deu forças.  

À minha querida orientadora, Sueli Liebig, por tanto carinho, apoio e dedicação. 

À CAPES, pelo suporte financeiro.  

Aos meus professores e a todos que contribuíram de alguma forma para que eu 

conseguisse concluir com êxito mais uma etapa de minha carreira acadêmica.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

RESUMO 

                                                                     

Este trabalho, de cunho qualitativo, analisou a jornada de Janie Crawford, protagonista do 

romance Seus Olhos viam Deus ([1937] 2021), da escritora afro-americana Zora Neale Hurston, 

sob o ponto de vista da dupla jornada que empreendeu em busca de autoconhecimento, um 

périplo iniciado com o intuito de encontrar para si uma identificação que acomodasse a sua 

ânsia de autodefinição, afirmação e liberdade, em meio aos desafios da caminhada de uma 

mulher negra nascida nos anos 1930, no patriarcal e misógino Sul dos Estados Unidos  e  aos 

episódios que concorreram para a fratura da sua identidade, evidenciados por fatos ocorridos 

no seu passado, presente e futuro ao lado de companheiros que influenciaram, para o bem ou 

para o mal, o seu processo de construção identitária e autorrealização. O objetivo precípuo desta 

pesquisa constituiu-se em ressaltar a importância do autoconhecimento como chave para 

consecução da sua liberdade e aquisição da voz que sempre lhe fora negada, da infância à vida 

adulta, desejo que eventualmente chegou a se concretizar, através de uma jornada física e 

espiritual que a fez passar gradualmente de objeto a sujeito da sua própria história. Para a 

consecução do objetivo acima descrito, tomou-se como aporte teórico formulações e postulados 

ancorados nos estudos de Hall (2006); Santa Bárbara (2018); hooks (1981); Hurston (1975; 

1979; 2006; 2021); Butler (1990); Campbell (1997); Bonnici; Zolin (2003), Kaplan (2003); 

Nogueira (2016); Chevalier e Gheerbrant (1982); Orlandi (2007); Smith (2007); Mangueira; 

Leite (2018), Perrot (2019), Basques (2019); Vizu (2019); Davies (2021), Bortoni, (2022), 

Gamze Ar (2023); Fonteles (1987) e Liebig (2024), dentre vários outros que auxiliaram no 

desfecho da pesquisa, culminando com uma vitória que não foi apenas da protagonista, mas de 

todas as mulheres em idênticas condições de opressão. 

 

Palavras-Chave: Autoconhecimento. Espiritualidade. Resiliência. Identidade. Liberdade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

 

This qualitative work analyzed the journey of Janie Crawford, protagonist of the novel Their 

Eyes Were God ([1937] 2021), by the African-American writer Zora Neale Hurston, from the 

point of view of the double journey she undertook in search of self-knowledge, a journey that 

started with the aim of finding for herself an identification that would accommodate her desire 

for self-definition, affirmation and freedom, amid the challenges of the journey of a black 

woman born in the 1930s, in the patriarchal and misogynistic South of the United States, and 

the facts that contributed to the fracture of her identity, evidenced by events that occurred in her 

past, present and future, alongside companions who influenced, for better or for worse, her 

process of identity construction and self-realization. The main objective of this research was to 

highlight the importance of self-knowledge as the key to achieving her freedom and acquiring 

the voice that had always been denied to her, from childhood to adulthood, a desire that 

eventually came to fruition, through a physical and spiritual journey that gradually made her 

move from object to subject in her own story. To achieve the objective described above,  

theoretical approaches, formulations and postulates were took from the studies by Hall (2006); 

Santa Bárbara (2018); hooks (1981); Hurston (1975; 1979; 2006; 2021); Butler (1990); 

Campbell (1997); Bonnici; Zolin (2003), Kaplan (2003); Nogueira (2016); Chevalier and 

Gheerbrant (1982); Orlandi (2007); Smith (2007); Mangueira; Leite (2018), Perrot (2019), 

Basques (2019); Vizu (2019); Davies (2021), Bortoni, (2022), Gamze Ar (2023); Fonteles 

(1987) and Liebig (2024), among many others who helped in the conclusion of the research, 

culminating in a victory that was not only of the protagonist, but of all women in identical 

conditions of oppression. 

 

Keywords: Self-knowledge. Spirituality. Resilience. Identity. Freedom. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

                 
1 INTRODUÇÃO ..................................................................................................................... 8 

2 JANIE CRAWFORD E A SUA JORNADA ...................................................................... 13 

2.1 Da mudez das mulheres Afro-americanas no início do Séc. XX ................................... 13 

2.2 O Vanguardismo de Zora Neale Hurston ........................................................................ 17 

2.3 A Identidade Fraturada de Janie Crawford ..................................................................... 27 

3 AUTOCONHECIMENTO, IDENTIDADE E LIBERDADE .......................................... 38 

3.1 A dupla jornada em busca da autoconfiança ................................................................... 38 

3.2 O silêncio e o glorioso regresso de “quem nunca esteve lá” .......................................... 45 

3.3 A busca por Deus dentro de si mesma ............................................................................ 49 

4 RUMO AO FINAL DA JORNADA: RESSUREIÇÃO E EMPODERAMENTO ......... 55 

4.1 Voz feminina e desvozeamento: Janie e suas relações amorosas ................................... 55 

4.2 A carga simbólica em Seus Olhos viam Deus ................................................................. 72 

4.3 Conclusão do périplo: A identidade reconstruída e sensação de liberdade .................... 81 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS .............................................................................................. 86 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 87 

ANEXO A – CAPA DO LIVRO “SEUS OLHOS VIAM DEUS” TRADUZIDO PARA O 

PORTUGUÊS ......................................................................................................................... 91 

ANEXO B – FOTOGRAFIA DA ASSINATURA DA ZORA HURSTON ......................... 91 

ANEXO C – FOTOGRAFIA DA ZORA NEALE HURSTON ........................................... 92 

ANEXO D – FOTOGRAFIA DA ASSINATURA E DESENHO DA ZORA HURSTON 92 

ANEXO E – CITAÇÃO DA ZORA NEALE HURSTON ................................................... 93 

ANEXO F – FOTOGRAFIA DA INFÂNCIA E CONTEXTO FAMILIAR DA ZORA .. 93 

ANEXO G – RETRATO E CITAÇÃO DA ZORA NEALE HURSTON........................... 94 

ANEXO H – CITAÇÃO ACERCA DA CONTRIBUIÇÃO À LITERATURA DA OBRA 

“THEIR EYES WERE WATCHING GOD” ....................................................................... 94 

ANEXO I – FOTOGRAFIA ACERCA DA “RENASCENÇA DO HARLEM”................ 95 

 

 

 

  

 



8 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

There is no book more important to me than this one… It 

speaks to me as no novel, past or present, has ever done  

(Alice Walker)1 

  

Neste estudo, analiso a jornada da protagonista Janie Crawford, do romance Seus Olhos 

viam Deus ([1937]2021), de Zora Neale Hurston. Com este intuito, enfatizo o que ocorre 

durante o seu périplo, que consiste em uma dupla jornada – física e espiritual – na busca de uma 

identidade que acomode os seus anseios e perspectivas de vida relativos às convivências que 

manteve com os seus parceiros amorosos; a sua voz e silenciamento; a busca pela autoconfiança 

e o encontro com Deus dentro de si mesma, elementos fundamentais para o alcance da sua 

sensação de liberdade. Aqui são considerados os fatores que corroboram a fratura da identidade 

da protagonista, a partir dos quais se evidenciam aspectos do seu passado, presente e futuro, 

relacionados ao processo de construção identitária e autorrealização. 

Jane Crawford irá vestir várias identidades cambiantes na procura por autodefinição 

social e redenção espiritual. Na sua obra como um todo, Hurston nos apresenta, através da 

jornada da protagonista, mais um enredo marcado por características que reforçam o quanto as 

mulheres negras têm se destacado por se posicionarem contrárias à opressão, tendo feito várias 

contribuições para a construção de uma nação negra estadunidense. A exemplo da personagem 

em análise, a forma como as feministas negras celebram a sua procura identitária e o seu 

sucesso, revela a força e a resiliência necessárias para o confronto com o apagamento social e 

a vitimização. Sobre a obra em estudo, Ar2
 afirma que:  

  
Their Eyes Were Watching God is also regarded as the first African American 

work that describes the awakening of African American women. Black 

feminist critics analyze the works of Black female writers from a feminist or 

political perspective, and it is seen as a reading of race, gender, and class in 

modes of cultural expression (Ar, 2023, p. 4).3   
 

 
1 “Não há livro mais importante para mim do que este… ele fala comigo como nenhum outro romance, do passado 

ou do presente, jamais falou” (Alice Walker). 
2 Ar - Nome escolhido pela autora para assinar suas pesquisas e textos acadêmicos. O seu nome original é Gamze 

Arlandogan - (Unidersidade de Bartin, Turquia). Disponível em: https://www.instagram.com/gamzeinnewyork/ 

Acesso em: fev. 2025. 
3 Seus Olhos viam Deus é também considerado o primeiro trabalho afro-americano que descreve o despertar da 

mulher afro-americana. Críticas feministas negras analisam os trabalhos de mulheres escritoras negras de uma 

perspectiva feminista ou política, e isto tem sido visto como uma leitura de raça, gênero, e classe, bem como uma 

forma de expressão cultural (Ar, 2023, p. 4). Tradução minha. A partir daqui, as traduções, quando não pertencentes 

à obra traduzida, serão da minha autoria. 



9 

 

Nesse sentido, Hurston explora as submissões, as insanidades, as lealdades e triunfos 

das mulheres negras. Considerando estes aspectos de sua escrita, pontuo ainda que as oposições 

binárias de gênero são consideradas conceitos estruturais que caracterizam homens e mulheres 

em polos opostos, atribuindo a cada uma das funções distintas e complementares. Essas divisões 

amplamente reforçadas por discursos culturais, religiosos e científicos, têm sido historicamente 

utilizadas para tentar justificar a desigualdade social e a subordinação feminina. Assim, a autora 

explora estas funções através dos acontecimentos da vida da protagonista, na qual muitos 

aspectos relacionados às oposições binárias de gênero atuam como exemplo da sua própria vida.  

Na trajetória de Jane Crawford acontecem episódios que Hurston já havia presenciado 

e até sentido, fatos que funcionam como gatilho para as transformações da personalidade e da 

identidade da personagem e que exalam uma nova essência feminina. Através da quebra de tais 

paradigmas e da sua constante vontade autoexpressão e mudança, Jane Crawford passa por um 

período de mudanças e, a partir de então, celebra um senso de completude que lhe incorpora 

um novo status, o redentor.         

 Assim, o enredo do romance compreende a jornada de Janie Crawford, uma mulher que 

enfrenta o tabu de escolher o seu próprio destino na Flórida dos anos 1930. Nos tons 

neorrealistas da década, a autora nos oferece a possibilidade de embarcar no périplo da sua 

protagonista rumo ao autoconhecimento, à afirmação identitária e à libertação dos grilhões 

patriarcais que sufocam os seus ideais e tolhem as suas expectativas de futuro, enquanto mulher 

negra no misógino ambiente do Sul racista dos Estados Unidos. Fazendo-nos revisitar os 

caminhos por ela percorridos da adolescência à maturidade, vamos acompanhando o 

desenvolver da sua emancipação à medida em que ela lida com os obstáculos que a surpreendem 

ao longo de toda a narrativa, em uma jornada física e espiritual a caminho do amor, das alegrias 

e das tristezas da vida.   

Narrada em flashback, a saga de Janie Crawford inicia com o seu retorno a Eatonville. 

O dilema envolvendo a morte do último companheiro, Tea Cake, é marcado por julgamentos e 

falácias por parte da comunidade local. Neste momento da narrativa, ela conta com o apoio da 

amiga Pheoby, que a acolhe em seus braços. Desta forma a heroína, cheia de si mesma e mais 

madura, não se incomoda com o falatório geral e segue seu caminho de autodescobertas, agora 

de uma vez por todas, olhando para um horizonte mais brilhante, vestida de amor próprio e 

liberdade.             

 Há na jornada de Janie Crawford uma espécie de geografia da raiva que percorre junto 

com ela vários caminhos pelas veredas de Seus Olhos Viam Deus. Alguns trechos deste percurso 

me oferecem subsídios para entender como as relações da protagonista - não apenas com os 



10 

 

seus ex-companheiros, mas principalmente com eles -, a sua avó materna e a sociedade a sua 

volta incentivaram a sua procura por uma nova identidade, já que as identidades por ela 

assumidas no passado foram sendo estilhaçadas em mil pedaços de fúria, indignação, revolta e 

vazio, como se o seu ser estivesse perdido entre a dúvida e a razão, o ódio e o desejo de amar, 

o medo e a coragem para seguir procurando conhecer-se. Assim segue a jovem, revigorando-se 

e transformando-se sucessivamente em uma nova mulher a cada identidade assumida.  

Por mais inaceitável que possa parecer, a obra foi mal acolhida e muito criticada pelos 

militantes negros, principalmente pelos escritores do “Black Arts Movement”. O livro foi escrito 

em apenas sete semanas e dedicado à sua amiga Pheoby, enquanto Hurston realizava uma 

pesquisa no Haiti. Nas palavras de Liebig (2024, p. 72), “Their Eyes Were Watching God contém 

uma imaginação visual que passeia pela cultura, o cristianismo, o amor, o comportamento 

humano, as relações familiares e amorosas, as formas de opressão, os estereótipos, dentre outros 

elementos, que liricamente tecem uma crítica à sociedade da época”. Afora isto, além de marcar 

a afirmação de uma identidade cultural, o romance também contribui para a luta pela inserção 

das mulheres no bojo da sociedade norte-americana.                        

A respeito da temática apresentada nesta pesquisa, realizei previamente uma consulta à 

base de dados do Google Acadêmico sobre  a fortuna crítica de Seus olhos viam Deus, que me  

levou a alguns artigos, dissertações e teses de doutoramento com temas semelhantes, como por 

exemplo: 1) o artigo “Seus olhos viam Deus, de Zora Neale  Hurston, e a construção identitária 

da personagem Janie”, de Raquel Barros Veronesi e Carlos Augusto Viana da Silva, em Revista 

Travessias Interativas n. 10, jul.-dez/2015; 2) o artigo “A Representação da mulher negra  

americana do início do séc. XX em Their eyes were watching God, de Zora Neale Hurston”, de 

Aline Benato Soares, Mirian Ruffini & Mariese Ribas Stankiewicz, na revista Miscelânea: 

Revista de Literatura e Vida Social. v. 25, p. 201-215, 2019; 3) o artigo “Zora Neale Hurston e 

Olualê Kossola: O encontro entre a diáspora forçada e diáspora voluntária”, de Carolina 

Nascimento de Melo, em Contemporânea - Revista de Sociologia da UFSCar, v 12, ed. 2, 11/06/ 

2022; 4) a dissertação “Zora Neale Hurston & Their Eyes Were Watching God: the construction 

of an african-american female identity and the translation turn in Brazilian Portuguese”, de 

Rodrigo Carvalho Alva, da UERJ/LETRAS, 2007; 5) a dissertação “Escrevivências na 

diáspora: uma leitura sobre as relações afetivas em Ponciá Vicêncio e Seus olhos viam Deus”, 

de Isabele Soares Parente (UFSC, 2021) e 6) a tese de doutoramento “Escrevivências na 

Diáspora: escritoras negras, produção editorial e suas escolhas afetivas: uma leitura de Carolina 

Maria de Jesus, Conceição Evaristo, Maya Angelou e Zora Neale Hurston”, de Fernanda 

Felisberto da Silva. Rio de Janeiro: UERJ, 2011 e a dissertação de Geovane Alves de Souza, 



11 

 

“Loucura, vislumbre e resistência em contos de literatura estadunidense: Gilman, Chopin e 

Hurston. Campina Grande, 2021.  

Entretanto, não encontrei registro algum sobre o tema defendido nesta dissertação, que 

é a consecução da identidade fraturada da protagonista através do autoconhecimento. Ademais, 

abro aqui um espaço para considerar o valor significativo das pesquisas citadas no parágrafo 

anterior, voltadas para o estudo de personagens literárias femininas que fomentam a 

possibilidade de debates em torno de suas vivências e relações sociais, levando em consideração 

que dentre os modos de ler e compreender o mundo, a literatura ocupa espaço na condição de 

manifestação artística, crítica e representativa. 

Em resumo, situo as minhas discussões entre os anos 1930 e 1980 a fim de contemplar 

o contexto histórico referente aos acontecimentos, descobertas e transformações na trajetória 

da mulher afro-americana, mais especificamente no cenário histórico-social do estado da 

Flórida, chão de Zora Neale Hurston (1891-1960). Pontuo, também, a importância de se ouvir 

o grito que ecoa das tentativas de silenciamento sofridas pela protagonista ao longo de sua 

jornada, buscando também compreender como se dá a representação e o reconhecimento da sua 

voz e redenção. À Hurston, que é o coração e a voz que me tocou a alma e me instigou à feitura 

deste trabalho, dedico o segundo tópico do primeiro capítulo.   

A pesquisa realizada em outros textos acadêmicos, tem como justificativa a contribuição 

para a feitura do meu trabalho na medida em que me possibilitou uma viagem pelo universo da 

análise de obras e do fictício, jornada esta atravessada por eventos que espelham vivências reais 

e, a partir delas, a revelação de ideias. Esta oportunidade me propiciou perceber as articulações 

de interpretação e análises estruturadas por outros pesquisadores e como as eventuais 

personagens por eles analisadas reforçam a construção de uma consciência crítica e a 

autopercepção sobre os sujeitos socialmente constituídos.  

Para a descrição do conteúdo, dividi esta dissertação em três capítulos: O primeiro, 

intitulado “Janie Crawford e a sua jornada”, é composto dos tópicos: 2.1 Da mudez das 

mulheres Afro-americanas no início do Séc. XX; 2.2 O vanguardismo de Zora Neale Hurston; 

2.3; A Identidade Fraturada de Janie Crawford. O segundo capítulo, “Autoconhecimento, 

Identidade e Liberdade” é dividido, como no primeiro, em três subtítulos: 3.1 A dupla jornada 

em busca da autoconfiança; 3.2 O silêncio e o glorioso regresso de quem nunca esteve lá e 3.3, 

A busca por Deus em si mesma. O terceiro capítulo, “Final da jornada: Ressurreição e 

empoderamento”, é também dividido em três subtópicos: 4.1 Voz feminina e desvozeamento: 

Janie e suas relações amorosas; 4.2 A carga simbólica de Seus Olhos viam Deus e 4.3 Conclusão 

do périplo: Identidade reconstruída e sensação de liberdade.      



12 

 

A conclusão a que cheguei é a de que, como diz o próprio título do tópico 4.3, é através 

do autoconhecimento que a protagonista reconstrói a sua identidade esfacelada e consegue 

alcançar a sensação de libertação que só os que se conhecem verdadeiramente podem alcançar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

    

 



13 

 

2 JANIE CRAWFORD E A SUA JORNADA 

 

2.1 Da mudez das mulheres Afro-americanas no início do Séc. XX 

 
Para ouvir suas vozes [...] é preciso abrir não somente 

os livros que falam delas, os romances que contam sobre 

elas, que as imaginam e as perscrutam [...], mas também 

aqueles que elas escreveram. (Michelle Perrot) 

  

Vistas como inferiores aos homens, as mulheres eram tidas como destinadas à 

obscuridade e ao silêncio. No séc. XX do Sul estadunidense, tal obliteração fez com que muitas 

delas fossem reduzidas a nada, em um ostracismo que seguiu como parte da ordem natural das 

coisas. Era o lucro que consistia então em calmaria, a garantia da tranquilidade dentro e fora do 

lar. A respeito do silenciamento feminino, Perrot afirma que 

  

As mulheres ficaram muito tempo fora desse relato, como se, destinadas à 

obscuridade de uma inenarrável reprodução, estivessem fora do tempo, ou 

pelo menos, fora do conhecimento. Confinadas no silêncio de um mar abissal. 

Nesse silêncio profundo, é claro que as mulheres não estão sozinhas. Ele 

envolve o continente perdido das vidas submersas no esquecimento no qual se 

anula a massa da humanidade. Mas é sobre elas que o silêncio pesa mais. E 

isso por várias razões (Perrot, 2019, p. 16).  

  

O silenciamento das mulheres afro-americanas no século XX é um tema que reflete tanto 

as questões de gênero quanto de raça, interligadas a sistemas opressores de poder. É inegável 

que este processo de silenciamento se manifestou e se manifesta em várias esferas, que 

abrangem sua atuação no âmbito da cultura, política, economia, relacionamentos, vida 

cotidiana, profissional, dentre outras.  

Apesar das circunstâncias limitadoras, muitas mulheres negras do começo do século XX 

ousaram falar sobre sua condição social. De acordo com Ar (2023, p. 2), “African American 

literature explores themes such as freedom and equality, African American culture, racism, 

religion, slavery, segregation, migration, and feminism”4. Todavia, por muitas vezes sem serem 

ouvidas, as mulheres chegaram a um ponto em que nada mais tinham a dizer verbalmente, 

agindo através de um silêncio que, paradoxalmente, falava com eloquência. Enquanto algumas 

silenciavam ou eram silenciadas, o duplo processo de “falar de qualquer jeito” e criticar através 

de uma “mudez estratégica” (Davies; Lesley, 2001, p. 3), tratavam da forma como esse 

desvozeamento foi enfrentado. Assim, a autonegação da voz das mulheres negras produziu uma 

 
4 A literatura Afro Americana explora temas como a liberdade e igualdade, Racismo, religião, escravidão, 

segregação, migração e feminismo da cultura Afro Americana (Ar, 2023, p. 2).    



14 

 

memória emocional que enfatizou a sua implosão ou resultou em explosão, produzindo neste 

caso o arquétipo da mulher negra furiosa:   

  
Still, it must be noted that it is not always anger that one sees in Black women 

who have learned to speak, but passion. And in a culture where passion is 

negated, except in sexuality, a person who speaks passionately to issues is 

assigned to anger by passionless (Davies e Lesley, 2001, p. 3, grifo meu).5  

  

As mulheres negras enfrentaram estereótipos reducionistas, a exemplo da figura materna 

e esposa subserviente, ou da mulher raivosa como mencionei anteriormente. Contudo, a 

emergência de escritoras e intelectuais na literatura e nos estudos acadêmicos em torno da pauta 

fortaleceram o caminho para que as afro-americanas rompessem, ou pelo menos tentassem 

romper o silenciamento, e através de suas produções literárias, acadêmicas e artísticas pudessem 

explorar a experiência negra feminina, desafiando as narrativas dominantes à sua própria 

maneira.  

Nesta perspectiva, Davies e Lesley (2001, p. 4) ressaltam que na literatura negra 

feminina há certos assuntos que não são considerados mencionáveis: o estrupo (por conhecidos, 

namorados e cônjuges) a violência doméstica, o aborto, o feminicídio etc. Por isto, autoras como 

Zora Neale Hurston são fundamentais pelo fato de retratarem estas e muitas outras formas de 

subalternidade feminina, representadas na literatura através de personagens, sejam elas 

protagonistas ou não.  Para Ar,  

  
Zora Neale Hurston was a significant figure in African American literature, 

and her works shed light on the Black South. She was the first Black American 

to collect and publish African American and Afro-Caribbean folklore [...] 

Hurston's significant literary works, including Their Eyes Were Watching God 

and Dust Tracks on a Road: An Autobiography, [...] express Hurston's 

subjective experiences (Ar, 2003, p. 2-3).6  

  

É válido salientar que a influência da escrita de Hurston sobre outras autoras negras no 

romance Seus Olhos Viam Deus é inquestionável, pois abre caminho para que outras vozes 

sejam ouvidas. Escritoras como Toni Morrison e Alice Walker, ao explorarem temas como a 

 
5 Ainda assim, é preciso ressaltar que nem sempre é a raiva que se vê nas mulheres negras que aprenderam a falar, 

mas sim a paixão. E numa cultura onde a paixão é negada, exceto na sexualidade, uma pessoa que fala 

apaixonadamente sobre os assuntos é atribuída à raiva por sentimentos desapaixonados (Davies e Lesley, 2001, p. 

3).  

 
6 Zora Neale Hurston foi uma figura de grande relevância na literatura Afro-americana, e seus trabalhos abriram 

portas para o Sul negro. Ela foi a primeira afro-americana a coletar e publicar o folclore Afro-americano e Afro-

caribenho [...] Trabalhos mais expressivos de Hurston incluindo Seus Olhos viam Deus e Trilhas de poeira na 

estrada: Uma autobiografia, [...] expressam as experiências pessoais de Hurston.    



15 

 

identidade, a viagem, o autoconhecimento, o racismo e o empoderamento feminino, dialogam 

diretamente com o legado de Hurston.  

Assim, a escrita literária negra feminina se manifesta como fonte de apoio e reflexão em 

torno das questões de gênero, a fim de contribuir para um chamamento em prol das causas 

femininas, principalmente as das mulheres negras. "The shifting of privatized discourses to the 

public arena creates empowerment of women. But therein may also lie the accompanying 

repression and application of “strategic deafness”7 (idem, p. 4, grifo meu).     

Segue-se que, como apontam Davies; Leslie (2001), as escritoras pós-coloniais 

desenvolvem algumas estratégias para subverter a ordem social e minar o patriarcado que as 

oprime, a exemplo da música e da escrita. Segundo a autora, tais estratégias são muito 

interessantes e criativas e se constituem em formas de resistência para desafiar o racismo e o 

sexismo por meio de suas histórias, arte e ativismo, criando espaços onde suas vozes silenciadas 

possam ser valorizadas a partir de uma mudez estratégica, Já que suas ações (ou inações) estão 

fadadas à recusa da escuta pelo poder hierárquico, de tal maneira  que o seu pensamento está 

fadado à sufocação e até mesmo à inexistência, ou seja, é um discurso distorcido, mal 

compreendido e passível de apagamento. A respeito da escolha de estar em silêncio, digo um 

silêncio estratégico, em seu livro As formas do silêncio: No movimento dos sentidos, Orlandi 

aponta que:  

  
[...] há um modo de estar em silêncio que corresponde a um modo de estar no 

sentido e, de certa maneira, as próprias palavras transpiram silêncio. Há 

silêncio nas palavras; [...] o estudo do silenciamento (que já não é silêncio, 

mas “pôr em silêncio”) nos mostra que há um processo de produção de 

sentidos silenciados que nos faz entender uma dimensão do não-dito 

absolutamente distinta da que se tem estudado sob a rubrica do “implícito”8. 

[...] há um sentido no silêncio (Orlandi, 2007, p. 12).  

  

O que Orlandi propõe é pensar no silêncio não apenas como o não dito, mas como forma 

de fazer sentido. Ora, se as mulheres negras são vistas como ancoradas à obliteração, por que 

não modificar esta perspectiva através de uma escrita que livre o silêncio do status negativo ou 

até mesmo do passivo, assim visto pela cultura social? Para a estudiosa, o silêncio pode ser 

considerado o fôlego da significação; sendo um lugar de recuo indispensável para significar e 

fazer sentido, abrindo espaço para o movimento do sujeito na sociedade.  

 
7 “A mudança dos discursos privatizados para a esfera pública cria o empoderamento das mulheres. Contudo, pode 

estar ali embutida a repressão e consequente aplicação da estratégia da surdez.  
8 As aspas usadas nesta citação respeitam o formato do texto original do livro o qual foi retirada.   



16 

 

Com base em aspectos particulares da escrita negro-feminina,  a mudez intencional é 

uma eficaz tática de defesa contra a ordem estabelecida: a  “eloquência do silêncio”9 feminino, 

elemento que contribui para a análise aqui empreendida sobre a viagem exploratória da heroína, 

age intencionalmente sobre as suas relações com os seus três ex-maridos e do processo de 

construção de uma identidade feminina em formação, fraturada e silenciada pelas regras de um 

patriarcado essencialmente misógino e sexista.  

A ideia de “eloquência do silêncio”, no contexto de opressão vivida pela mulher afro-

americana, é um conceito profundamente rico e multifacetado porque até sob a condição de 

silenciamento forçado há poder e significado no que não é dito e o silêncio pode ser uma forma 

de resistência, introspecção ou comunicação alternativa.  

O silêncio imposto à mulher era tão costumeiro que culminou na exclusão de debates, 

na censura de obras, na repressão à sua expressão pública e por fim na subestima e 

deslegitimação da sua voz. O ato de calar-se, em sua dimensão, compreendia uma estratégia de 

autoproteção e preservação da sua própria integridade física e emocional. Ao recusar-se a 

responder a provocações ou a participar de narrativas impostas, o silêncio eloquente 

representava um ato de resiliência e de ardilosa “negação” da sua voz.  

Dentro destes parâmetros Hurston constrói o perfil de Jane Crawford: aparentemente a 

personagem opta por trilhar este caminho em dados momentos da narrativa de Seus Olhos viam 

Deus, caminho este que discutirei mais detalhadamente nos capítulos que se sucedem.  

Reenfatizo, pois, a escolha do corpus, que se deu pelo meu interesse em pesquisar e discutir as 

problemáticas apresentadas no enredo do romance, que envolvem o universo feminino, a 

subalternidade e a consciência de si, a partir da jornada física e emocional da protagonista, em 

uma errância rumo ao autoconhecimento e à cura de sua identidade, despedaçada pelos 

relacionamentos tóxicos por ela vividos da juventude à idade adulta.  

Dois dos relacionamentos despertam na personagem repulsa e revolta, resultando em 

separações que dão ensejo ao início de um périplo não apenas físico, mas psicológico, em busca 

das respostas às perguntas que sempre se faz sobre a sujeição feminina ao sexo masculino: 1) 

_Onde e como os seus relacionamentos conjugais interferem na sua identidade em formação e 

mesmo mais tarde, durante a sua jornada? _ 2) Quais os principais motivos que levam ao 

apagamento da sua Identidade? 3) _ O que provoca em si os silenciamentos ao longo da vida?) 

_ O que ela vê quando olha para dentro dela mesma? 6) _De que maneira a sua dupla jornada a 

 
9 A expressão “eloquência do silêncio”, aparentemente contraditória, me veio à mente a partir da leitura do tópico 

sobre “os sentidos dos silêncios”, teorização apresentada por Eni Puccinelli Orlandi em As Formas do Silêncio 

(2007). 



17 

 

leva a um retorno glorioso? 7) _ Por qual motivo, ao concluir sua errância, ela precisa voltar 

para a pequena cidade, onde afirma nunca ter estado?  Estas questões serão efetivamente 

exploradas e discutidas no desenrolar deste estudo.  

 

2.2 O Vanguardismo de Zora Neale Hurston     

  

I feel that I have lived. I have had the joy and pain of 

strong friendships. I have served and been served. I have 

made enemies of which I am not ashamed. I have been 

faithless, and then I have been faithful and steadfast until 

the blood ran down into my shoes. I have loved 

unselfishly with all the ardor of a strong heart, and I have 

hated with all the power of my soul. (Carla Kaplan, 

2003)10  
 

"I mean to live and die by my own mind," (Zora Neale 

Hurston)11  
    

A epígrafe acima, ressaltada por Carla Kaplan no livro Zora Neale Hurston: A Life in 

Letters, resulta de uma pesquisa na qual Kaplan escreveu mais de 800 páginas para abordar a 

riqueza da história e os eventos importantes da vida de Hurston. Começo, pois, por abordar 

estes aspectos, bem como a importância da escritora como mulher negra, forte e resiliente, que 

ao longo de sua trajetória alçou voo na escrita mesmo diante de muitos obstáculos, tornando-se 

um dos maiores nomes da literatura Afro-Americana do século XX. 

É inegável que Hurston celebrou e preservou a cultura negra em suas pesquisas, obras 

literárias e produções científicas, marcando profundamente a história de pessoas e lugares com 

a sua determinação de mulher atuante no âmbito social, através do reforço da importância da 

construção da autonomia feminina, da cultura local afro-americana negra, do folclore, do 

entusiasmo e da liberdade de afirmação identitária negra. 

Discorrer sobre a sua trajetória não é tarefa das mais fáceis porque ela atuou em várias 

frentes, porém torna-se uma missão prazerosa por incluir e mencionar fatos históricos que 

formalizaram e moldaram a sua atuação na literatura e em outras artes, sobretudo pela sua forma 

de representar as suas raízes e agregar valor significativo ao seu lugar de origem – a cidadezinha 

chamada Eatonville – e às pessoas daquela comunidade, lugar que se tornou o setting comum 

das suas narrativas. 

Estou falando de uma mulher negra inserida nos estudos antropológicos dos anos 1930, 

que possuía uma perspectiva diferenciada frente às relações sociais, justamente por sua 

 
10 A tradução desta epígrafe está devidamente localizada na página 17, onde aparece como citação. 
11 “Pretendo viver e morrer de acordo com a minha própria cabeça” (Zora Neale Hurston). 



18 

 

proximidade com a subalternidade, a inferiorização e a vulnerabilidade social ligadas ao gênero, 

raça e classe. Mulher preta, literata e militante. Por isso considero indispensável dedicar um 

tópico inteiro às suas qualidades e habilidades e, principalmente, enfatizar a sua importância 

enquanto vanguardista que, à frente do seu tempo, soube influenciar as mais proeminentes 

autoras afro-americanas que surgiriam nas letras negras dos Estados Unidos cerca de quarenta 

anos mais tarde.          

 Acontecimentos trágicos envolvendo a família fizeram com que ela e alguns de seus 

irmãos se mudassem para Baltimore, onde trabalhou como garçonete, forma que encontrou para 

custear também seus estudos na Morgan Academy. Neste meio tempo, Zora Neale Hurston 

escreveu um conto intitulado “John Redding Goes to the Sea” (John Redding vai para o mar 

1921), o qual revela algumas de suas inquietações referentes àquele período. Assim, 

evidenciam-se elementos que são fatos de sua trajetória, editados ou fictícios, viagens reais e 

emocionais que constituem a sua história.  Com o advento da Harlem Renaissance12, muitas 

oportunidades surgiram para a autora.      

 Naquele período, Hurston viu inúmeras possibilidades de propagar a literatura afro-

americana através de agentes publicitários, editores, artistas, cientistas, intelectuais, produtores 

etc., o que abriu portas também para outros amigos escritores. Grandes nomes também se 

destacaram na literatura afro-americana, a exemplo de Claude McKay, da Jamaica, Langston 

Hughes, do Kansas (EUA) Jean Toomer, de Washington (EUA), dentre vários outros.      

 Ao se mudar para Nova York em 1925, em um momento propício pela iminência do 

movimento conhecido como “A Renascença do Harlem”, Hurston iniciou sua carreira como 

escritora, cientista social e membro ativo em meio a um grande momento das artes afro-

americanas. Durante aquele período ela desenvolveu e aprimorou seu estilo de escrita, que 

como mencionei anteriormente, é marcado por uma devoção às suas próprias vivências e forte 

personalidade, uma mistura de autoconhecimento, sentimentalismo, força de expressão, fervor, 

ânsia por liberdade, paixão, objetividade e fantasia ao mesmo tempo. Assim, ela celebrava a 

negrura e conseguia tornar-se uma contribuinte entusiasta do movimento, reforçando e 

 
12 O movimento cultural conhecido como “Harlem Renaissance” (Renascença do Harlem) se estendeu ao longo 

dos anos 1920 a 1930. Durante esse tempo, ele era conhecido como o "New Black Movement", em homenagem à 

antologia publicada por Alain Locke em 1925. Ele possibilitou o florescimento da cultura afro-americana, 

particularmente nas artes criativas e sobressaiu-se como o movimento mais influente da história literária afro-

americana. Abarcando as artes literárias, musicais teatrais e visuais, seus integrantes procuravam (re)conceitualizar 

“o Negro”, longe dos estereótipos brancos que tinham influenciado no seu relacionamento com as suas heranças 

culturais e de uns com os outros. Os ativistas procuravam livrar-se dos valores morais vitorianos e da vergonha 

burguesa sobre aspectos das suas vidas que poderiam, se fossem observados sob o prisma dos brancos, reforçar as 

crenças raciais. […] Por não se restringir apenas ao Harlem, distrito da cidade de Nova Iorque, o bairro atraiu uma 

notável concentração de inteligência e talento, servindo como a capital simbólica desse despertar cultural (tradução 

minha). 



19 

 

contribuindo com afinco para a construção identitária negra.      

 No início do século XX aconteceu um movimento de negros do sul dos Estados Unidos 

para o Nordeste, em busca de oportunidades, empregabilidade e menos sofrimento, derivado da 

opressão racial, extremamente sistematizada no Sul. Definido como “A Grande Migração”, ele 

ocupou cidades como Nova York, Chicago e Filadélfia, fazendo com que alguns bairros se 

tornassem predominantemente negros. O Harlem veio a ser um desses bairros e, junto da 

população que então dominava o espaço, incorporou novas formas de expressão cultural, 

inserindo novas possibilidades de pensar a arte a partir de um olhar negro pautado na luta contra 

o racismo. O movimento contemplava as mais variadas expressões artísticas, envolvendo 

escritores a artistas plásticos. Eles revolucionaram a arte ao transformá-la em elemento de 

protesto explícito contra o racismo. Para a literatura produzida por pessoas negras, era chegado 

um novo momento: as editoras então se comprometeram com a publicação de livros voltados 

para a luta contra o racismo e publicaram obras que exaltavam a cultura negra. Aquele era o 

momento da unidade, de crítica à branquitude e da prioridade dada às questões raciais. A visão 

voltava-se para fora e aquele movimento propagava a secundarização de outras opressões que 

acometiam a comunidade do Harlem.        

 Zora Neale Hurston (2021) desenvolveu o livro autobiográfico Seus olhos viam Deus 

como uma espécie de segundo plano: olhando para dentro de sua comunidade e levando para a 

literatura o que compreendia: uma população adoecida pelos reflexos da escravidão, do 

capitalismo e do racismo, celebrando a imagem da mulher negra independente. A esse respeito, 

Gamze Ar afirma que:   

  
The miserable lives of Black women have been reflected in many works of 

American literature. Black women lived at the bottom of society and suffered 

from the oppression of sexuality and racial discrimination. Zora Neale 

Hurston’s masterpiece, Their Eyes Were Watching God, is taken as one of the 

Black American literary classics and one of the most crucial works in modern 

literature of black feminism2, which focuses on women’s quest for rights and 

dignity. Their Eyes Were Watching God was published in 1973. Not only is 

this novel appreciated by African Americans for its rich Black culture and 

dialect, but it is also of interest to a wide range of feminists because of females’ 

self-awareness. Their Eyes Were Watching God is related to Hurston’s 

political understanding of Blackness and femaleness (Ar, 2023, p. 4).13  

 
13 As vidas miseráveis das mulheres negras têm sido representadas em muitos trabalhos da Literatura Afro 

Americana. As mulheres negras viviam no âmbito inferior da sociedade e sofreram coma opressão sexual e a 

discriminação racial. A obra principal de Zora Neale Hurston, Seus Olhos viam Deus, é aclamado como um dos 

clássicos literários da literatura Afro-americana e um dos trabalhos mais importantes para a literatura negra 

feminista, pois focaliza a aclamação feminina por direitos e dignidade das mulheres. Seus Olhos viam Deus foi 

publicado em 1973. Apreciado não apenas por Afro-americanos pela sua rica cultura e dialeto negro, mas também 

interessa a uma gama de feministas devido à autoconsciência das mulheres Seus Olhos viam Deus tem relação 

direta com a política de compreensão de Hurston em torno da negritude e feminilidade (Ar, 2023, p. 4).   



20 

 

  

Partindo desses elementos, Hurston passou a mostrar como as relações se estabeleciam 

entre os membros da população negra. O seu principal foco foi a relação das mulheres negras 

com os homens negros e a posição de subalternidade que essas mulheres ocupavam dentro de 

sua própria comunidade. Ela também falava em suas obras de relações de poder, do trabalho, e 

principalmente do mundo, que não dava uma pausa para a compreensão do próprio corpo da 

mulher, da sua mente e das suas relações interpessoais. Segundo Ar,    

 

Zora Neale Hurston is one of the most significant African American writers, 

especially in feminism. Although she is criticized by some Black writers such 

as Richard Wright or Ralph Ellison, Hurston masterfully is racial and gender 

issues. Because of being both black and a woman, she reveals the hardships 

and experiences of African American women’s identities with her novels and 

stories. Their Eyes Were Watching God embodies Black women’s spiritual 

salvation by giving them an identity. In the novel, Janie explores herself with 

three different male characters. All of them are socially constructed handicaps 

in front of her development (Ar, 2023, p. 9).14 

 

Esse olhar interior apresentado por Hurston aparecia para grande parte dos envolvidos 

no Harlem renascentista como uma ameaça ao objetivo do movimento de criar uma imagem 

positiva, produtiva e autônoma da população negra estadunidense. Além de narrar relações 

conturbadas, a autora recorria a estereótipos sobre a população negra, como a ambientação da 

história no Sul dos Estados Unidos e a linguagem coloquial utilizada nos diálogos, instâncias 

que os intelectuais da época consideravam indignantes.                   

Sempre com o pé na estrada, Hurston vivia em busca de novas experiências e adorava 

escrever sobre elas através de cartas enviadas a alguns amigos mais próximos, a exemplo de 

Robert Hemenway, que escreveu o prefácio do citado livro Zora Neale Hurston: a life in letters 

(Zora Neale Hurston: uma vida através de cartas), de Carla Kaplan, revelando as 

correspondências por eles compartilhadas como sendo “envelopes que ao serem abertos 

exalavam sua energia e essência” (Kaplan, 2003, p. 1).   

  

What a joy it must have been to correspond with Zora Neale Hurston! The 

letter arrives, certainly with an unexpected postmark, without a return address, 

from a correspondent moving quickly across borders and through states, never 

 
 
14 Zora Neale Hurston é uma das mais importantes escritoras afro-americanas, especialmente no feminismo. 

Embora ela seja criticada principalmente por alguns escritores negros, como Richard Wright ou Ralph Ellison, 

Hurston representa magistralmente raça e gênero problemas. Por ser negra e mulher, ela revela as dificuldades e 

experiências das identidades das mulheres afro-americanas com seus romances e histórias. Deles Eyes Were 

Watching God incorpora a salvação espiritual das mulheres negras, dando-lhes uma identidade. No romance, Janie 

se explora através de três personagens masculinas diferentes. Todas elas são entraves socialmente construídos 

diante do seu desenvolvimento (Ar, 2023, p. 9).   



21 

 

long in one place, willingly in search of new experiences (Op. Cit., 2003, p. 

1)15.  

     

Pode-se dizer que o mesmo acontece com suas obras literárias, que incluem onze contos 

e quatro romances, sendo mais famoso, Their Eyes Were Watching God (1937); quatro peças e 

dezoito artigos, nos quais problematiza a questão do negro e o processo do fim da segregação 

racial nos EUA. Além destas obras, Hurston escreveu também uma autobiografia e diversos 

livros e artigos na área de antropologia.        

 A autora escreveu dentro dos âmbitos da literatura e da antropologia, apesar de ser alvo 

de inúmeros comentários desabonadores, pois era vista pela crítica literária como distante das 

regras sociais da época, mas apesar disto seus trabalhos ganharam vida e visibilidade entre os 

anos de 1930 e meados dos anos 1950.  Dentre eles um dos mais criticados foi Tell My Horse: 

Voodoo and Life in Haiti and Jamaica (1938), no qual a escritora aborda a política e a cultura 

haitiana da Jamaica focando na análise e retomada das narrativas e histórias locais, lutando 

contra um sistema que visibilizava apenas as literaturas tidas como não regionais. Assim sendo, 

ela fez de sua escrita um espaço de atuação das minorias, principalmente exaltando o folclore 

afro-americano e a condição social de mulheres e homens atravessados pelo processo e o fim 

da escravatura. 

A esse respeito Zadie Smith aponta que a peculiaridade de Hurston como escritora não 

se deve ao fato de se constituir apenas em meio às tradições femininas de escrita literária negra, 

mas a ela mesma, que como escritora era considerada única por expressar a vulnerabilidade 

humana com força e lirismo, rigorosidade, romantismo e eloquência, enquanto mantinha a sua 

inigualável essência.     

 

The truth is, Black women writers, while writing many wonderful things, have 

been no more or less successful at avoiding the falsification of human 

experience than any other group of writers. It is not the Black Female Literary 

Tradition that makes Hurston great. It is Hurston herself. Zora Neale Hurston 

- capable of expressing human vulnerability as well as its strength, lyrical 

without sentiment, romantic and yet rigorous, and one of the few truly 

eloquent writers of sex - is as exceptional amongst Black women writers as 

Tolstoy is amongst white male writers (Smith, 2007, p. 22).16 

 
15 Que prazer é ter me correspondido com Zora Neale Hurston! A carta chega, quase que certamente com um selo 

diferente, provavelmente sem endereço de retorno, de uma correspondente que se muda rapidamente pelas 

fronteiras dos Estados, nunca permanecendo no mesmo lugar, deliberadamente procurando por novas experiências 

(Kaplan, 2003, p. 1). 
16 A verdade é que as escritoras negras, embora escrevessem muitas coisas maravilhosas, não tiveram mais nem 

menos sucesso em evitar a modificação da experiência humana do que qualquer outro grupo de escritores. Não é 

a tradição literária feminina negra que torna Hurston grande. É a própria Hurston - capaz de expressar a 

vulnerabilidade humana, bem como a sua força, lírica sem sentimento, romântica e ainda assim rigorosa, e uma 



22 

 

       

A romancista contemplou revisitar o seu processo de construção identitária frente às 

nuances históricas e acontecimentos sociais desde a sua autobiografia até obras literárias que 

nos conduzem a refletir sobre a sua própria trajetória e a do seu povo. Deste modo, Hurston se 

apropriou dessa estratégia popular em relação aos usos da linguagem pelos negros como forma 

de subversão em sua escrita. A escolha por uma escrita conflitante com a acadêmica formal da 

época é produto do seu contato com a oralidade e a resistência negra popular, tanto nos EUA 

quanto na América Central.               

Sem a menor dúvida, Hurston destacou-se como uma mulher sempre à frente do seu 

tempo e a sua atuação no espaço acadêmico, onde havia a predominância do “masculino 

branco”, fez com que a ela fosse alvo de mais críticas, em relação a um modo de escrever visto 

como inadequado, porque exibia uma escrita que não girava apenas em torno das questões 

raciais, mas da construção de personagens negros que viveram o amor verdadeiro e profundo 

(Smith, 2007), a exemplo da protagonista de Seus Olhos Viam Deus, Janie Crawford. Messias 

Basques (2019, p. 109) assegura que ao criticar o mercado editorial da época no ensaio “O que 

os editores brancos não publicarão” (1950), Hurston esclarece que      

  
[...] permanecerá impossível para a maioria conceber um Negro 

experimentando um amor profundo e duradouro, e não apenas a paixão do 

sexo. Que uma grande massa de Negros possa ser tocada pelos desfiles de 

primavera e outono; pela extravagância do verão e a majestade do inverno. 

Que possam experimentar a descoberta dos numerosos rostos sutis, como base 

para um amor profundo e desinteressado, e as diversas nuances que destroem 

esse amor, como costuma acontecer com qualquer outra pessoa. Diante do 

atual estado das coisas, essa capacidade, essa evidência de emoções elevadas 

e complicadas, está descartada. Daí a falta de interesse em um romance que 

não gire em torno da luta racial (Hurston, 1950, apud Basques, 2019, p. 110).  

   

Os editores preferiam a publicação massiva de obras e histórias que definissem a 

população negra como limitada às questões raciais, enquanto Hurston defendia tornar públicas 

as narrativas que trouxessem as emoções e as complexidades das pessoas negras em detrimento 

do tema racial, obras que abrangessem outros elementos constituintes de sua humanidade e 

priorizassem a condição feminina negra. 

Assim, a autora mesclou a sua escrita com o que primordialmente transita entre um 

vocabulário característico da população americana e o acadêmico; ademais, ao escrever em 

primeira e terceira pessoas, medeia a sua autonomia enquanto estabelece a construção de uma 

 
das poucas escritoras de sexo verdadeiramente eloquentes - é tão excepcional entre as escritoras negras como 

Tolstoi o é entre os escritores brancos. 



23 

 

ligação entre a subjetividade e as suas raízes, dada ainda pelo volume de oralidade, que escrito, 

ganhou vida através das suas personagens. Nesta perspectiva, Hurston partiu de uma visão 

antirracista e antissexista, dando visibilidade às mulheres afro-americanas. O seu movimento 

de escrita foi fundamental para que posteriormente o campo de estudos para mulheres negras 

ganhasse força, rompendo assim os padrões preestabelecidos cientificamente pela hierarquia 

masculina branca, mais especificamente por volta dos anos 1970/80. 

A autora contribuiu e influenciou a sistematização de novos questionamentos e no 

rompimento de paradigmas frente à predominância de uma academia branca. Como mulher que 

ocupou a cátedra de antropologia, agenciou a produção de conhecimento em relação à união da 

cultura ao social, como a sexualidade, os padrões de comportamento, os rituais, as religiões, a 

exemplo do vodu, do qual foi a primeira pesquisadora em solo estadunidense (Dutton,1993).  

No campo da crítica literária, as estratégias de defesa de Hurston contribuíram para a 

quebra de hegemonias, principalmente no tocante às relações entre homens e mulheres, 

pautadas ao longo dos tempos pela manutenção da honra do homem, que estaria sempre em 

primeiro lugar. Inquestionavelmente, seu fazer literário e sua trajetória de vida, legitimaram-se 

como enfrentamento e abriram espaço para a reinterpretação dos textos produzidos 

anteriormente por outras autoras negras que haviam sido silenciadas.  

A este respeito, bell Hooks17 (1981, p. 52) afirma que “A produção literária das mulheres 

negras, ao evocar as experiências cruéis do passado, busca desarticular os sistemas que 

contribuem para a manutenção de estereótipos negativos”. Falar sobre a trajetória de Hurston 

inclui, portanto, mencionar os fatos históricos que formalizaram e moldaram sua atuação na 

literatura e em outras artes, sobretudo pela sua forma de representar as suas raízes e agregar 

valor significativo ao seu lugar de origem e aos que se constituíram como cidadãos(ãs) locais.  

Ao pesquisar sobre sua vida, deparei-me com informações que retratam o seu sonho de 

uma vida promissora em Eatonville, o que, por coincidência ou não, muito se assemelha aos 

desejos de Janie Crawford em Seus Olhos. Aquela cidade representava novas possibilidades e 

oportunidades para a família. Seu pai havia se tornado um eminente ministro, pastor da Igreja 

Batista da Macedônia, tendo posteriormente galgado a posição de prefeito da cidade. Suas boas 

 
17 bell Hooks, cujo nome verdadeiro era Gloria Jean Watkins, escolheu escrever seu pseudônimo com a letra 

minúscula no prenome por um posicionamento político e para evidenciar o seu pertencimento à comunidade, já 

que queria que as pessoas se atentassem às suas palavras obras e não a sua pessoa. Disponível em: 

https://direitorio.fgv.br/noticia/o-vazio-deixado-pelas-referencias-que-se-vao-ou-perdemos-bell-  

hooks#:~:text=bell%20hooks%2C%20assim%20mesmo%2C%20em,e%20n%C3%A3o%20em%20sua%20pess

oa. Acesso em: nov. 2024.  

  



24 

 

lembranças são narradas enfatizando o quão poderiam ser felizes, pois a eles e ao povo negro 

que residia na cidade nada faltava. A respeito de tais ficcionalizações, Kaplan observa que:       

 

Hurston’s Eatonville is more distinguished yet: a utopian, imagined world 

where blacks lived near whites “without a single instance of enmity,” people 

lived “simple” life of  open kindness, anger, hate, love, [and] envy”, “you got 

what your strengths would bring you”, and where the Hurston family enjoyed 

a nice “piece of ground with two big Chinaberry trees shading the front gate,” 

many bushes and flowers, “plenty of orange, grapefruit, tangerine, guavas and 

other fruits in our yard,” and an eight room house. In Hurston’s Eatonville, 

“we had all that we wanted” (Kaplan, 2003, p. 38).18  

 

Na autobiografia Dust Tracks on a Road (algo equivalente a Rastros de poeira numa 

Estrada -1991), Hurston expressa a sua origem através de uma espécie de isca, que subjaz uma 

crítica à ideia supremacista de que se não fosse pelos brancos, os negros não teriam vida, e por 

isso, seriam tradicionalmente tratados como mentirosos sem autonomia para contar a sua 

própria história. Esta possibilidade encadeia várias interpretações e construções de sentido em 

torno de suas narrativas. A folclorista contempla ainda a descrição da morte de sua mãe em 19 

de setembro de 1904, quando ela tinha treze anos de idade, período considerado “the missing 

decade” (a década perdida) ou “years of agony” (anos de agonia), justamente por presenciar 

momentos trágicos e dolorosos diante daquela grande perda.  Hurston teria que lidar com os 

problemas relacionados a um segundo casamento de seu pai logo após a viuvez, o que trouxe 

para a sua vida familiar a presença de uma madrasta malevolente, fazendo com que ela se 

sentisse uma forasteira dentro de sua própria casa. Aliás, essa sempre foi a condição do negro 

estadunidense em geral: sentir-se um(a) forasteiro(a) na sua própria terra natal. 

Com o passar dos anos, em busca de recuperar o tempo perdido, Hurston preencheu os 

seus turnos de estudo com muita escrita. Foi neste período que chamou a atenção de muitos dos 

seus professores, o que a levou a embarcar no meio literário ao ser aceita posteriormente em 

Howard. Durante o tempo em que esteve em Howard, conheceu Herbert Sheen, que se tornou 

seu primeiro marido em 19 de maio de 1927. Todavia, o relacionamento findou-se por Hurston 

priorizar sua carreira. Assim, na trama de Seus Olhos evidenciam-se elementos que seriam fatos 

de sua trajetória, editados ou fictícios, porém constituem a “sua” história. 

 
18 A Eatonville de Hurston é ainda mais peculiar: um mundo utópico e imaginado onde os negros viviam perto dos 

brancos “sem uma única instância de inimizade”, as pessoas viviam uma vida “simples” de gentileza aberta, raiva, 

ódio, amor, [e] inveja”, “você tinha o que suas forças lhe traziam”, e onde a família Hurston desfrutava de um belo 

“pedaço de terra com dois grandes pés de cinamomo. sombreando o portão da frente”, muitos arbustos e flores, 

“muita laranja, toranja, tangerina, goiaba e outras frutas em nosso quintal” e uma casa de oito cômodos. Na 

Eatonville de Hurston, “tínhamos tudo o que queríamos (Kaplan, 2003, p. 38, tradução minha).  



25 

 

Durante o período da “Harlem Renaissance” Hurston viu inúmeras   possibilidades de 

propagar a literatura afro-americana através de agentes publicitários, editores, artistas, 

cientistas, intelectuais, produtores etc., o que abriu portas também para outros amigos 

escritores. Foi um momento de explosão de criatividade nas artes musicais, teatrais, visuais e 

principalmente na literatura negra. Grandes nomes também se destacaram na literatura afro-

americana, a exemplo do jamaicano Claude McKay, do poeta Langston Hughes, do Kansas e 

do ativista Jean Toomer de Washington, dentre outros. Assim a autora tornou-se uma 

contribuinte entusiasta do movimento. 

Hurston é referência para várias escritoras negras, a exemplo de Alice Walker (1944), 

Maya Angelou (2014), Toni Morrison, (2019), Octavia Butler, (2006), Tayari Jones (1970), 

Gwendolyn Brooks (2000), dentre outras que a sucederam. Através de uma escrita de resistência 

que podemos chamar grosso modo de neorrealista, a autora abrange temas relacionados à 

subalternidade humana, à religiosidade, às construções hierárquicas de poder entre homens e 

mulheres negros e às tradições, dentre outros elementos que enriquecem suas narrativas e ecoam 

a busca por afirmação identitária e representatividade, principalmente das afro-americanas, 

passando assim a construir uma imagem modelo como mulher e escritora. A este respeito, 

Mangueira; Leite (2018) afirmam que:       

  

Em Hurston, a resistência como tema pode ser evidenciada na escolha da 

escritora em focalizar sujeitos socialmente marginalizados, ao retratar, 

especificamente, a situação da mulher negra na sociedade patriarcal 

americana. Já a resistência como processo inerente à escrita fica clara na 

reclusa da escritora em se submeter às convenções tradicionais da escrita 

literária, quando faz uso de uma variedade não padrão em seus textos para 

retratar o falar da comunidade afro-americana. Essa dupla resistência 

evidenciada na literatura de Hurston, tanto em relação a escolha dos temas 

quanto em relação a escrita converge para um objetivo comum, a saber, a 

tentativa de afirmação de princípios e de uma identidade negra para além dos 

estereótipos vigentes até então (Mangueira; Leite, 2018, p. 289).    

      

Contudo, após muito se destacar, Hurston sofreu ataques por parte da crítica literária 

branca, o que chegou a afetar sua carreira como escritora em meados dos anos 1940, por uma 

acusação de moléstia a uma criança de dez anos. Ainda assim conseguiu provar sua inocência, 

já que estava em outro país no momento da acusação. O acontecido deixou-a devastada e com 

medo. Sua imagem havia sido desconstruída e manchada por um crime que não havia cometido. 

Diante da situação, Hurston entrou em depressão, após seus trabalhos serem rejeitados com 

frequência. Passando por um momento de fragilidade e decadência, a autora buscou outras 

formas para sobreviver, chegando trabalhar como empregada doméstica na Flórida, por volta 



26 

 

de 1950, seguindo posteriormente na tentativa de reavivar sua carreira como escritora. Optou 

pelo jornalismo, a biblioteconomia e a docência, porém não obteve êxito.  Apesar de ter vivido 

calorosamente e ter tido uma carreira profícua não obstante os empecilhos, Zora Neale Hurston 

veio a falecer em virtude de um ataque cardíaco em 28 de janeiro de 1960 e foi enterrada em 

um cemitério para negros em Fort Pierce. Após dez anos de sua partida a escritora Alice Walker 

decidiu iniciar uma jornada em busca de informações sobre o que realmente aconteceu com 

Hurston. Imersa na ânsia de realizar a missão a que se propôs, Walker encontrou não apenas 

seus escritos, mas também seu túmulo. Daquele período proveio a inspiração para a escrita do 

artigo “In Search of Zora Neale Hurston” (à procura de Zora Neale Hurston -1975).  

Para Walker (1975), Hurston é considerada como exemplo de representatividade e 

preservação da memória cultural do povo afro-americano, tendo se doado fielmente à sua tarefa, 

enfrentado o racismo, o sexismo e o preconceito, fazendo com que não só a dela, mas a voz de 

muitas alcançasse uma vastidão de lugares e corações ao redor do mundo. Assim sendo, em 

homenagem à antecessora, Walker construiu um jazigo em sua honra com os dizeres: “Zora 

Nele Hurston, um gênio do Sul” (1901-1960). Romancista, folclorista e antropóloga” (Alva, 

2007, p. 28, apud Potter, 2006).  

Hurston faleceu como uma mulher sem recursos financeiros, mas a monetização de 

alguns de seus trabalhos serviu para arcar com as despesas do seu funeral. Em um dos trechos 

da autobiografia Dust Tracks on a Road, ela pontua:  

      
While I am still below the allotted span of time, and despite, I feel that I have 

lived. I have had the joy and pain of strong friendships. I have served and been 

served. I have made enemies of which I am not ashamed. I have been faithless, 

and then I have been faithful and steadfast until the blood ran down into my 

shoes. I have loved unselfishly with all the ardor of a strong heart, and I have 

hated with all the power of my soul. What waits for me in the future? I do not 

know. I can't even imagine, and I am glad about that. But already, I have 

touched the four corners of the horizon, for from hard searching it seems to 

me that tears and laughter, love and hate make up the sum of life (Hurston, 

2007, p. 113).19 

   

Em outras palavras, a autora relata que apesar de tudo, sentia que tinha bem vivido; 

conheceu várias pessoas e teve amizades verdadeiras, serviu e foi bem servida. Que manteve 

sua fé mesmo estando fragilizada emocionalmente, se manteve firme ao amar e odiar com todo 

 
19 Enquanto ainda estou neste mundo, sinto que realmente vivi. Eu tive as alegrias e dores das grandes amizades; 

servi e fui servida; fiz inimigos pelos quais não me sinto culpada. Estive sem fé e depois fui fervorosa e segura até 

o sangue escorrer pelos meus sapatos. Amei despretensiosamente com todo o ardor de um coração forte e odiei 

com todas as forças da minha alma. O que espera por mim no futuro? Eu não sei. Eu nem posso imaginar. E sou 

grata por isso. Mas já bati os quatro cantos do mundo em cuja dura errância aprendi que as Lágrimas e os sorrisos, 

o amor e o ódio são a somatória da vida (Hurston, 2007, p. 113). 



27 

 

poder de sua alma. Conseguir tocar os quatro cantos do horizonte entre lágrimas e sorrisos, 

amor e ódio, são a soma da vida.  Evidentemente, Hurston viveu e sentiu o mundo com fervor 

e paixão. Uma heroína nunca morre. Com a redescoberta dos seus escritos após sua morte, 

vários estudos sobre sua vida acadêmica e literária foram empreendidos, a exemplo dos de 

Hemenway em 1977, na obra Zora Neale Hurston: A Literary Biography20, onde o autor 

reconstruiu a vida intelectual da autora e sua personalidade enigmática. 

  

2.3 A Identidade Fraturada de Janie Crawford           

  

Ao analisar a personagem, paulatinamente vamos entendendo o modo pelo qual a sua 

busca de reconfiguração identitária a leva a empreender uma jornada em busca de reconstruir a 

sua identidade fraturada. O enredo apresenta um cenário de vários acontecimentos que marcam 

a sua vida ao longo do tempo e que irão influenciar diretamente nas escolhas que faz. Janie 

enfrenta o tabu de escolher sobre o seu próprio destino ao eliminar da sua vida relacionamentos 

vazios e brutais durante o processo pessoal  de formação identitária, processo este que discuto 

neste tópico à luz dos conceitos de Stuart Hall (2006), ao relacionar o sujeito ao âmbito social,  

o que envolve não apenas as relações com o outro, mas também consigo mesmo.   

  Hall (2006) refere-se, de modo geral, à concepção de identidade como teoria social que 

evolui e compreende as mudanças na comunidade. Assim, ele apresenta três concepções: a) a 

do sujeito do Iluminismo, b) a do sujeito Sociológico, c) a do sujeito Pós-moderno. A primeira 

formulação consiste no fato de que “velhas identidades, que por tanto tempo estabilizaram o 

mundo social, estão em declínio, fazendo surgir novas identidades e fragmentando o indivíduo 

moderno, até então visto como um sujeito unificado” (Hall, 2006, p. 7).  

Ao se referir às “velhas identidades”, o estudioso retoma a ideia das concepções arcaicas 

voltadas para o sujeito do Iluminismo, centralizado no “eu” patriarcal, em que a razão, a 

individualidade e a masculinidade eram o núcleo, atreladas a uma linha de pensamento que 

considerava as mulheres como seres não pensantes. Nesta conjuntura, o intelectual denuncia o 

surgimento de uma segunda onda de construção de identidade, onde a modernidade 

(re)caracteriza as sociedades modernas do final do século XX e novas formas de estruturação 

social ganham novas dinâmicas de convivência e interação.   

Posteriormente, com a gênese do ser sociológico, as dinâmicas sociais são constituídas 

pela percepção da relação interativa entre o eu e o Outro, modelando assim um sujeito formado 

 
20 Zora Neale Hurston: uma biografia literária. 



28 

 

pela relação com outras pessoas importantes para ele(a), considerando o interior e o exterior, o 

pessoal e o público. Deste modo, as pessoas passam a desviar-se da ideia da identidade 

essencialista advinda do Iluminismo, abalando, então, o que fora até então preestabelecido pelo 

mundo social.                  

Como observa Jeremy Mercer, "a identidade somente se torna uma questão quando está 

em crise; logo que se supõe como fixa, coerente e estável é deslocada pela experiência da dúvida 

e da incerteza" (Mercer, 1990, p. 43, apud Hall, 2006, p. 9). Decerto com a crise da identidade 

e a incerteza de sua fixidez, o sujeito e a estrutura cultural são entrelaçados, isto é, o sujeito 

patriarcal e o mundo cultural em contato a partir de novas dinâmicas relacionais se tornaram 

propensos à fragmentação ora tendenciosa, ora não resolvida. Todavia, em se tratando de novas 

visões em torno destes fatores, opiniões são remodeladas (ou não). Assim, o sujeito que antes 

era centrado no eu e que tinha uma identidade estável, agora é composto não por uma, mas 

várias identidades. Afirma Hall (2006) que   

  
O sujeito, previamente vivido como tendo uma identidade unificada e estável, 

está se tornando fragmentado; composto não de uma única, mas de várias 

identidades, algumas vezes contraditórias ou não resolvidas. 

Correspondentemente, as identidades, que compunham as paisagens sociais 

"lá fora"21 e que asseguravam nossa conformidade subjetiva com as 

"necessidades" objetivas da cultura, estão entrando em colapso, como 

resultado de mudanças estruturais e institucionais. O próprio processo de 

identificação, através do qual nós projetamos em nossas identidades culturais, 

tornou-se mais provisório, variável e problemático (Hall, 2006, p. 12).  

  

O crítico cultural aponta ainda que, com a pós-modernidade, a identidade torna-se uma 

“celebração móvel formada e transformada continuamente em relação às formas pelas quais 

somos representados ou interpelados nos sistemas culturais que nos rodeiam” (Hall, 2006, p. 

12). Contudo, não existe ainda uma identidade segura, com uma narrativa do “eu” intacta; pelo 

contrário, assim como os sistemas de significação das estruturas sociais se modificam, também 

os sujeitos são compelidos a isto. Deste modo, ele afirma que 

 

Se sentimos que temos uma identidade unificada desde o nascimento até a 

morte é apenas porque construímos uma cômoda estória sobre nós mesmos ou 

uma confortadora narrativa do eu. A identidade plenamente unificada, 

completa, segura e coerente é uma fantasia. Ao invés disso, à medida em que 

os sistemas de significação e representação cultural se multiplicam, somos 

confrontados por uma multiplicidade desconcertante e cambiante de 

identidades possíveis, com cada uma das quais poderíamos nos identificar - 

ao menos temporariamente (Hall, 2006, p. 13).  

 
21 As aspas usadas nesta citação respeitam o formato do texto original do livro o qual foi retirada.   



29 

 

  

Consonante ao que diz Hall (2006), observo que a discussão sobre identidade nos move 

a pensar uma questão que se relativiza à atuação do sujeito humano individualmente e 

socialmente, conforme as mudanças ocorridas ao longo do tempo. Tal contextualização da 

condição humana e novas possibilidades de relação e atuação social incluem aspectos que 

envolvem e influenciam o lugar epistemológico de uma pessoa no mundo, ou seja, sua vivência 

de sexo, classe, etnia, dentre outros elementos que referenciam a sua situação de vida concreta.  

Semelhantemente às percepções de Fonteles (1987) e Hall (2006), entendo que a 

identidade não está relacionada à fixidez, ou a uma estrutura individual em sua totalidade, mas 

ao mundo do qual fazemos parte, composto por sistemas referenciais que moldam os seres 

humanos e fazem com que o acesso a estes múltiplos aspectos medem a construção do eu.  

Vejamos no esquema abaixo as várias identidades que Janie Crawford tem que assumir 

da infância à maturidade, de acordo com a sua vivência e com os relacionamentos sentimentais 

pelos quais passa: de Janie Crawford a Janie Killicks daí a Janie Starks, Janie Woods e, 

finalmente, a uma Janie inominada, longe dos sobrenomes que marcam o seu assujeitamento 

aos homens que entraram na sua vida: 

 
         Figura 1: Identidades assumidas por Janie Crawford.22 

 

            Fonte: Imagem criada pela pesquisadora. 

 

A este respeito Fonteles (1987) entende que   

      
A identidade refere-se àquilo que nos caracteriza como pessoas, que nos 

dá o referencial de quem nós somos para nós mesmos e para os outros, o 

referencial de nosso lugar no mundo, é a nossa identidade, aquilo que nos 

identifica como membros da sociedade [...] a identidade não é, entretanto, 

 
22 É interessante observar que Janie Woods, o terceiro nome da personagem, e só aparece no final do enredo, 

levando o leitor a inferir que este terceiro nome é propositalmente ocultado pela autora para reforçar a liberdade 

que Janie experimenta ao lado do seu verdadeiro amor, Tea Cake. 

 



30 

 

uma estrutura monolítica. O senso de si mesmo é constituído por uma 

gama variada e contraditória de elementos. Atuam sobre ele os valores 

dominantes na sociedade (da classe e do sexo hegemônicos), mas também 

discursos que contrariam esses valores (como o do feminismo, por 

exemplo), além da própria biografia do indivíduo, isto é sua vivência 

cotidiana, que transcende os modelos de comportamento estabelecidos para 

ele. A realidade não é estática; é muito mais rica que os esquemas teóricos que 

elaboramos a partir dela (Fontele, 1987, p. 19, grifo meu).     

  

Desta forma, as concepções entre o que seria masculino e feminino, as dinâmicas de 

relações familiares, a forma como cada indivíduo se vê e vê o outro, por exemplo, constituem 

uma organização social como parte integrante da construção identitária do ser, que se deu de 

modos variados no decorrer da história do mundo. Dito isto, é possível pensar na relação que 

compete à construção identitária dos sujeitos, onde a ideia de identidade feminina é produto de 

padrões culturais, políticos, religiosos e econômicos criados ao redor do mundo.  

Neste contexto, tal sistemática está também atrelada ao raro acesso das mulheres a um 

mundo masculino, marcado pela sua inferiorização social perante o homem. Assim sendo, o 

que foi discutido até aqui sobre identidade me oferece subsídios para pensar na representação 

da condição social de Janie Crawford, que envolve a sua relação consigo mesma, a família e a 

sociedade, dentre outros modos de conexão e relação que tocam a um ser humano.  

Da infância à maturidade, Janie enfrenta dificuldades em sua jornada, as quais a 

desestabilizam em vários momentos, ferindo a sua busca incessante pelo autoconhecimento, 

emancipação, liberdade e cura. Constantemente desafiada à resiliência, ela ultrapassa 

obstáculos como o sexismo e a violência, fatores estes que, somados a outros, são os gatilhos 

que a impulsionam a iniciar a sua jornada rumo ao autoconhecimento como chave para 

encontrar para si uma identidade que, apesar de não ser absoluta, pelo menos seja robusta o 

suficiente para atenuar as fissuras deixadas pelas relações anteriores.  

Quando criança, Janie vive na casa dos patrões de sua avó, apelidada carinhosamente 

por ela de Babá. Ambas convivem com a família branca a que pertencem e para a qual os 

supostos pais da avó trabalhavam. A pequena Janie tem a liberdade de brincar com as crianças 

brancas da família e conviver dia a dia ao seu lado. Contudo, nessa fase de sua vida, ainda não 

tem consciência das suas raízes como menina negra; a cor da sua pele ainda é desconhecida 

para ela, como enfatiza este trecho da obra:      

 

Eu vivia tanto com os menino branco que só soube que num era branca com 

seis ano. E nem aí ia descobrir, não fosse um homem que apareceu lá tirando 

retrato, e Shelby, o mais velho, sem pedir a ninguém, mandou ele tirar o retrato 

da gente. [...] Aí, quando a gente viu o retrato e apontou todo mundo, só ficou 

faltando uma menininha pretinha, com os cabelo em pé, ao lado de Eleanor. 



31 

 

Devia ser eu, mas eu num me conheci naquela menina preta. Aí perguntei: 

‘Onde é que eu tô? Eu num tô me vendo aí!’ [...] ‘Essa aí é você, Alfabeto’, 

porque muita gente tinha me dado um bocado de nome diferente. Fiquei 

olhando um tempão pro retrato e vi que era meu vestido e meus cabelo, e aí 

disse: Oh, oh! Eu sou preta! [...], Mas antes de vê meu retrato eu achava 

que era igual aos outro (Hurston, 2021, p. 28, grifo meu).  

  

Em se tratando das discussões em torno da construção identitária de Janie, é de suma 

importância mencionar que, nota-se já no início da narrativa um elo entre a personagem e a 

busca incessante de se autoconhecer, sinalizada primeiramente pela busca da afirmação 

identitária a partir da sua cor, que ela só descobre após indagar quem é a menina preta de cabelo 

em pé na fotografia registrada em família. Ela não se reconhece na foto, sua identidade é parte 

da construção social a que pertence desde o nome a ela atribuído pelos patrões à afirmação de 

sua cor. Janie é negra, mas convive com os brancos em um contexto divergente do de outras 

crianças negras, por exemplo. Há na sua visão de si uma quebra identitária, guiada pelo fato de 

não reconhecer as suas próprias raízes, sua cor e o seu nome.  

Ao longo da narrativa, nos deparamos com este e outros aspectos que influenciam 

negativa ou positivamente a vida da personagem ao longo do seu caminho rumo à cura da sua 

identidade fragmentada. Considero que o mundo imposto à personagem na maioria das vezes 

representa o de inúmeras mulheres, criado com base em regras, limites e imposições ligadas 

diretamente ao sexo feminino. Durante a adolescência, a heroína lida com suas inseguranças e 

as imposições da avó, que afetam diretamente o curso de sua vida, revelando um processo de 

construção identitária em formação, marcado por padrões preestabelecidos.  Segundo Perrot 

(2019), às fêmeas são imputados sentimentos e comportamentos de fragilidade, confinamento, 

exclusão, inferioridade, e subserviência aos padrões sociais. A fêmea é mulher desde sempre e 

tudo o que a rodeia está ligado a isto, diferentemente dos homens:       

  
O macho é macho apenas em certos momentos, a fêmea é mulher ao longo de 

sua vida ou, pelo menos, ao longo de toda a sua juventude; tudo a liga 

constantemente a seu sexo, e, para o bom cumprimento de suas funções, é-lhe 

necessário ter uma constituição que propicie: cuidados, repouso, “vida suave 

e sedentária”23. Ela precisa da proteção da família, da sombra da casa, da paz 

do lar. A mulher se confunde com seu sexo e se reduz a ele, que marca sua 

função na família e seu lugar na sociedade (Perrot, 2019, p. 64).  

   

Em Análises e discussões sobre a história das mulheres, Perrot (2019, p. 41) observa 

que o nascimento a fêmea era comumente indesejado: “...anunciar que seria um menino era 

mais glorioso do que dizer que o nascituro seria uma menina”. A estudiosa afirma que isto se 

 
23 As aspas usadas nesta citação respeitam o formato do texto original do livro o qual foi retirada.   



32 

 

dá em razão do valor diferente associado aos sexos feminino e masculino. “Nos campos de 

antigamente, os sinos soavam por menos tempo para o batismo de uma menina, como também 

soavam menos para o enterro de uma mulher. O mundo sonoro é sexuado”. Perrot (2019, p. 42) 

Assim, pelas considerações feitas em torno do biológico se dissolvendo no existencial 

por esta perspectiva, as mulheres seriam um erro: “Eu odiei até o jeito de ocê nascer. Mas 

mesmo assim dei graças a Deus, tinha outra chance” (Hurston, 2021, p. 36) - diz a avó à neta 

ao relatar a forma trágica pela qual a jovem tinha sido concebida e ao fato de que sua filha, a 

mãe de Janie, teria sucumbido a uma vida supérflua por não ter seguido as suas orientações de 

mãe.  

Exibindo uma identidade marcada por diferenças em muitos, senão todos os sentidos, 

as mulheres sofreram uma espécie de congelamento do seu ser, isto é, a partir de uma visão 

arcaica e estereotipada, eram vistas conforme estas atribuições imagéticas, contribuindo para 

uma construção identitária definida não só historicamente, mas também biologicamente.  

Perrot (2019) comenta que o sexo feminino é [ou pelo menos era, até pouco tempo] visto 

como uma “fraqueza da natureza”, um “homem mal-acabado”. Afirma a autora que      

  

De Aristóteles a Freud, o sexo feminino é visto como uma carência, um   

defeito, uma fraqueza da natureza. Para Aristóteles, a mulher é um homem 

mal-acabado, um ser incompleto, uma forma malcozida. Freud faz da inveja 

do pênis o núcleo obsedante da sexualidade feminina. A mulher é um ser com 

concavidade, esburacado, marcado para a possessão, e a passividade pela sua 

anatomia, mas, também por sua biologia (Perrot, 2019, p. 63).  

  

Como frisei anteriormente, tal configuração em torno da construção da imagem 

atribuída à mulher ao longo dos tempos está diretamente ligada à construção da sua identidade. 

A vivência em um mundo sexuado preza pelas imposições a elas direcionadas, como o silêncio, 

por exemplo, limitação que invade a sua vida em todas as fases e que, por coincidência, também 

serve de estratégia de defesa contra o poder instituído, como se vê nos comentários das pessoas 

que entram na loja de Starks: “Se vê que ela não é de falar muito. O jeito que ele dá uns coices 

na loja às vez quando ela faz um erro, é lá meio malvado, mas ela parece que nem se importa. 

Acho que os dois se entende” (Hurston, 2021, p. 66).                   

Perrot (2019) comenta que na cultura da virilidade, as mulheres foram apagadas, 

confinadas em suas casas, invisibilizadas em várias sociedades, época em que a invisibilidade 

e o silêncio passaram a fazer parte da ordem natural das coisas, já que sua aparição 

principalmente em grupos, causava medo, ao invés da tranquilidade advinda do seu silêncio. A 



33 

 

respeito das diferenças a partir das concepções que distanciam os gêneros, Amílcar Torrão Filho 

(2004), por sua vez, afirma que  

  

Estas diferenças se difundem em símbolos e mitos. Além disso, os conceitos 

normativos que põem em evidência as interpretações do sentido dos símbolos 

que se esforçam para limitar e conter suas possibilidades metafóricas, 

expressos em doutrinas religiosas, educativas, políticas ou jurídicas e que 

impõem de maneira binária e inequívoca as concepções de masculino e 

feminino (Torrão Filho, 2004, p. 134-135).   

  

Menciono como exemplo o mito de que as mulheres seriam impuras e até mesmo motivo 

de vergonha por causa da menstruação, sangue responsável por desvelar a possível ideia de 

pureza da infância, que surge como uma idealização de identidade para a nova fase da fêmea. 

Perrot (2019), afirma que       

   

[...] o que se vê é o silêncio do pudor, ou mesmo da vergonha, ligado ao sangue 

das mulheres: sangue impuro, sangue que ao escorrer involuntariamente é tido 

como perda e sinal de morte.  O sangue macho dos guerreiros “irriga os sulcos 

da terra” de glória. O esperma é sementeira fecunda. A diferença dos sexos 

hierarquiza as secreções (Perrot, 2019, p. 44-45). 

      

Em relação à personagem em análise, um rito de passagem que marca a transição da sua 

infância para a adolescência, mais especificamente aos 16 anos de idade, é ato de conhecer o 

seu corpo e lidar com suas vontades, seus desejos mais íntimos, que ela busca compreender. O 

episódio destacado na obra como marco do início de sua vida consciente, nasce a partir do 

momento em que a avó presencia seu primeiro beijo e lhe ordena a entrar em casa. Assim,      

  
[Janie] Pensou um pouco e concluiu que sua vida consciente começara no 

portão da Babá. Num fim de tarde, Babá mandou-a entrar em casa porque 

tinha visto Johnny Taylor beijá-la por cima do mourão do portão (Hurston, 

2021, p. 29).  

      

A possibilidade de acesso ao autoconhecimento a partir da experiência com a 

sexualidade bate à porta do seu coração como um ritual sagrado e passa a ser presença constante 

em seus dias no quintal, embaixo da pereira em flor:      

     
A árvore lhe chama a contemplar um mistério. De talos marrons a luminosos 

botões; dos botões à nívea virgindade do branco.   

Isso a excitou muitíssimo. Como? Por quê? Era como uma música de flauta, 

esquecida em outra existência, que voltava. Quê? Ouvia aquela música que 

nada tinha a ver com os ouvidos. A rosa do mundo exalava perfume. E aquele 

cheiro a acompanhava em todos os momentos em que estava desperta, e 

acariciava-a no sono. [...], enterrando-se em sua carne. [...] Viu uma 

abelha portadora de pólen mergulhar no sacrário de uma flor; os 



34 

 

milhares de irmãs cálice curvarem– se para receber o beijo do amor, e o 

arrepio de êxtase da árvore, desde a raiz até o mais minúsculo galho, 

tornou-se creme em cada flor, espumando de prazer. Então aquilo era um 

casamento! Haviam-na convocado para contemplar uma revelação. Então 

Janie sentiu uma dor impiedosamente agradável, que a deixou bamba e 

lânguida (Hurston, p. 29-30, grifo meu).  

     

O lirismo poético deste trecho é marcado pela imposição limitadora da avó ao prazer do 

primeiro amor da jovem e dos seus instintos, remetendo à ideia de um comportamento 

supostamente adequado a uma jovem de 16 anos. Um outro exemplo em relação a tais 

imposições é o fato de Janie ser forçada a casar-se com Killicks, numa tentativa da avó de 

conseguir para ela um sobrenome e cuidados financeiros. Em um diálogo acalorado com a neta, 

Babá argumenta:    

 

-Irmão Logan Killicks. Ele é um homem de bem. -Não, Babá, não, sinhora! É 

por isso que ele ficava rodando aqui? Parece mais uma caveira num cemitério. 

-Então ocê num quer casar direito, é? Só quer ficar por aí se beijando e se 

esfregando primeiro com um e depois outro, né? Quer me fazer sofrer que nem 

sua mãe, né? Minha cabeça de velha inda num tá branca bastante. [...] -Você 

me responde quando eu falar. Num fica aí fazendo biquinho pra mim depois 

de tudo que eu fiz procê! Estapeou com violência o rosto da menina, e obrigou-

a levantar a cabeça, para que seus olhos se encontrassem na luta (Hurston, p. 

33-34).     

   

Na narrativa, Babá caracteriza-se como símbolo de um sistema arraigado ao patriarcado 

e suas atitudes em relação a Janie se mostram sempre limitantes.  Ao contrário do que lhe é 

imposto, Janie busca conhecer o mundo e a si mesma. Por não ter um referencial de mulher 

ideal, o seu caminhar na vida é guiado pelos seus próprios instintos e convicções internas: ela 

se desvia dos padrões socialmente preestabelecidos ao protestar contra os abusos e contrariar 

as vontades de Logan Killicks:     

  
Muito antes do ano acabar, Janie notou que o marido parara com as cortesias. 

Deixara de maravilhar-se com seus compridos cabelos negros e alisá-los. 

Seis meses antes lhe dissera: Se eu posso trazer a lenha pra cá e rachar ela 

procê, parece que tu devia poder carregar ela pra dentro. Minha primeira 

mulher nunca me incomodô com rachar lenha. Ela pegava o machado e 

rachava que nem um home. Tu foi muito mimada. E Janie lhe disse: Eu sou 

tão fraca quanto tu é forte. Se tu num pode rachar e carregar lenha, eu acho 

que também pode ficar sem comer. Desculpe a minha franqueza, Seu 

Killicks, mas eu num penso em rachar nenhuma lenha, não, sinhô 

(Hurston, 2021, p. 43, grifo meu).  

      

Mais adiante observo outro trecho em que podemos a destacar a continuação dos maus 

tratos à jovem esposa:   



35 

 

                                 
...- Tu num precisa de minha ajuda aí, Logan. Tu tá no seu lugar e eu no meu. 

- Tu num tem nenhum lugar certo. Seu lugar é onde eu preciso de tu [...]Tu tá 

brabo porque eu num caio de joelho e lavro esses vinte e quatro hectare 

que tu tem. Tu num fez nenhum favor casando comigo. E se é isso que tu 

diz que fez, eu num agradeço, não. Tu tá brabo porque eu te disse o que tu 

já sabia. fui eu que troquei de posição com tu! Escuta, foi o memo que eu 

tirar tu da cozinha dos branco e fazer de tu que nem uma rainha , e tu 

vem me rebaixar! Eu vô pegar aquele machado ali e entrar aí e matar tu! 

É melhor fechar a matraca! (Hurston, 2021, p. 48, grifo meu). 

 

Depois desse episódio a personagem decide fugir com Jody Starks em busca da 

possibilidade de viver um amor verdadeiro e romântico. Ele se torna o seu segundo marido e 

primeiro prefeito de Eatonville, mas com o passar do tempo ela torna a se separar, desta vez 

dele, porque não admite as suas atitudes misóginas, sempre a resultar em humilhações: “Janie 

tomou a saída mais fácil para evitar uma briga. Não mudou de opinião, mas concordou com 

a boca” (Hurston, 2021, p. 79). Assim, vejamos outro excerto em que isto fica provado de 

maneira mais clara:      

 

-  É por que tu precisa das ordem - ele disse, irritado. -   Ia ser uma desgraça 

se eu num desse.  Alguém tem de pensar pelas mulher, pelos menino, as 

galinha e pelas vaca. Meu Deus do céu, elas  num  pode pensar nada 

sozinha. – [Janie]  Eu sei de  umas  coisa, e as mulher também pensa às 

vez. -  Ah, não, num pensa, não. Elas só pensa que pensa.  Quando eu  vejo  

uma coisa, eu entendo dez. Tu vê dez coisa e num entende  ninhuma. Ocasiões 

e cenas como esta faziam Janie pensar na condição interna do casamento. 

Chegou o momento em que retaliou com a língua o melhor que pôde, mas não 

lhe serviu de nada. Só fez Joe piorar (Hurston, 2021, p. 86, grifo meu).               

                          

Quando posteriormente Janie se liga a um homem mais novo, rompendo a ditadura 

comportamental imposta à maioria das mulheres, a esta altura ela já apresenta uma identidade 

em metamorfose, passando a se distanciar cada vez mais das convicções identitárias 

dominantes: ao manter a sua opinião ela afirma essa nova identidade, enquanto o ato de calar 

atesta a sua estratégia de defesa contra uma autoridade que ela não quer reconhecer como 

superior, a do homem.  

Em suma, por não se sujeitar a uma identidade prefixada, a protagonista de Hurston a 

ressignifica constantemente, talhando-a e retalhando-a a partir da sua autopercepção. Assim, 

ela assume várias identidades cambiantes, passíveis de serem reformuladas, ao invés de 

resignar-se e permanecer profundamente fincada em um mar de sujeições, limitações e 

desespero, como se ancorada no sentimento do vazio interior comum às mulheres que ficam 

impassíveis diante do destino a elas imposto pelas normas patriarcais.  



36 

 

Ansiosa por respostas sobre quem é e para onde vai, Janie imagina formas de encontrar 

a sua melhor identidade e descortinar um novo horizonte no final da estrada.  Aqui está um 

exemplo do seu amadurecimento e do tempo de repostas às suas questões existenciais:                     

  
Alguns anos são de perguntas, e alguns outros de respostas. Janie não tinha 

oportunidade de saber de nada, por isso perguntava. _ O casamento punha fim 

à cósmica solidão do solteiro? _O casamento trazia à força o amor, como o sol 

trazia o dia? Nos poucos dias de vida antes de ir para Logan Killicks e seus 

sempre mencionados vinte e quatro hectares de terra, Janie perguntava-se 

interna e externamente. Vivia indo e vindo entre a pereira e a casa, 

continuamente perguntando-se e pensando (Hurston, 2021, p. 37, grifo meu).     

                                                        

O sexismo embutido na designação de gênero é um dos fatores principais a provocar na 

personagem constantes sofreres, apagamentos, silenciamentos e questionamentos martirizantes 

ao longo da vida.  Em um recorte sobre o problema de gênero aqui subtendido, podemos 

englobar as violências cometidas contra as mulheres. Conforme a definição de Bonnici e Zolin 

(2003 p. 218), o gênero é uma 

         
Categoria tomada pela crítica feminista de empréstimo à gramática. 

Originalmente, gênero consiste no emprego de desinências diferenciadas que 

visam designar indivíduos de sexos diferentes ou coisas sexuadas. A crítica 

feminista, todavia, fez com que o termo assumisse outras tintas: toma-o como 

uma relação de atributos culturais referente a cada um dos sexos e à dimensão 

biológica dos seres humanos. Trata-se, portanto, de uma categoria que implica 

na diferença sexual e cultural.  

                                                                                            

Judith Butler (1990, p. 34), por sua vez, vai mais além e nos esclarece que  

      
principalmente em razão dos códigos linguísticos e das representações 

culturais o sujeito masculino é uma construção fictícia, produzida pela lei que 

proíbe o incesto e impõe um deslocamento infinito do desejo 

heterossexualizante. O feminino nunca é uma marca do sujeito; o feminino 

não pode ser o "atributo" de um gênero, ao invés disso, o feminino é a 

significação da falta, significada pelo Simbólico, um conjunto de regras 

linguísticas diferenciais que efetivamente cria a diferença sexual. A posição 

linguística masculina passa pela individuação e heterossexualização exigidas 

pelas proibições fundadoras da lei Simbólica, a lei do Pai (grifo meu).  
       

É sob tais pontos de vista que os seus relacionamentos conjugais interferem na sua 

identidade em formação. Nestas circunstâncias, estabelece-se na narrativa uma luta entre a 

subjetividade da personagem e a objetividade de sua realidade diária, que acaba se 

sobressaindo, senão vejamos: 

  
Os anos tiraram toda combatividade do rosto de Janie. Por algum tempo, 

ela pensou que tinham lhe tirado também a alma. Por mais que Joe fizesse, ela 



37 

 

não reagia. Aprendera a falar um pouco e calar um pouco. Era um buraco 

na estrada. Muita vida por baixo da superfície, mas mantida socada pelas rodas 

que passavam. Às vezes projetava-se no futuro, imaginando sua vida diferente 

do que era. Mas a maior parte do tempo vivia dentro de seus limites, com 

as perturbações emocionais parecendo os desenhos das sombras da mata 

- indo e vindo com o sol. Só obtinha de Jody o que o dinheiro podia comprar, 

e a isso não dava valor (Hurston, 2021, p. 91, grifo meu). 
   

Uma vez consciente dos motivos que levam ao apagamento e à fratura da sua identidade, 

Janie começa a se utilizar instintivamente dos mecanismos de defesa do eu a que me referi 

antes, sendo a rendição e o silêncio ferramentas por ela utilizadas neste sentido.  

Considero a fratura da identidade de Janie sob diversas perspectivas, incluindo a 

psicológica e a sociológica, por exemplo, o que sugere uma identidade dividida, fragmentada 

ou em conflito, resultado de pressões sociais, expectativas contraditórias e experiências 

individuais que desafiam a noção coesa do que significa ser mulher, frequentemente colocada 

em papeis opostos – a santa versus a pecadora, a forte versus a delicada, a mãe versus a 

profissional, os conflitos internos, os traumas e experiências dolorosas, dentre outros, podem 

ser considerados como algumas das contradições que levaram à desintegração da sua 

identidade.  

Dentro deste recorte, o romance é representativo das autoras da “Renascença Negra 

Feminina” (Liebig, 2024), o que resulta na produção literária das escritoras negras que 

surgiriam nos Estados Unidos quatro décadas mais tarde, nos anos 1970, tendo Zora Neale 

Hurston como vanguardista e inspiradora. A partir daqui acompanharemos Janie na sua dupla 

jornada.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



38 

 

3 AUTOCONHECIMENTO, IDENTIDADE E LIBERDADE 

 

3.1 A dupla jornada em busca da autoconfiança   

 

“Todas as sociedades produzem estranhos, mas cada 

espécie de sociedade produz a sua própria espécie de 

estranhos e os produz da sua própria maneira”.            

(Zigmunt Baumann) 
   

A literatura afro-americana frequentemente associa a viagem ao amadurecimento e à 

autocompreensão, como busca por liberdade e plenitude. Entretanto, houve muitos 

acontecimentos que influenciaram o despertar por esta busca ao longo da história. Na 

dissertação “Alimentação e Cultura no Sul dos Estados Unidos da América: Do passado ao 

Presente”, Twitty; Ferris, apud Silva (2022), pontuam:  

 

Desde o início da afirmação da nação (1776), em que se sonhava com o sonho 

Americano, os cidadãos de proveniência Africana foram excluídos dessa 

possibilidade [...] estes foram traficados para a escravatura e levados para o 

Sul dos Estados Unidos da América onde eram forçados a trabalhar na 

agricultura e em tarefas domésticas (Twitty; Ferris, apud Silva 2022, p. 14).  

  

Diante daquele cenário geopolítico, proveio a necessidade de constante locomoção. 

Assim, na cultura Afro-americana, a viagem simboliza a busca pela liberdade, tanto literal 

quando espiritual. A ideia de viajar não se limita às posições físicas, mas envolve também o 

crescimento interior, e até mesmo uma reconexão com as origens, raízes culturais e históricas. 

De acordo com Silva (2022), os escravizados do Sul dos Estados Unidos acabavam por se 

identificar entre si e a partir disso criavam laços. Provinham de diferentes regiões da África e 

por questões de sobrevivência e continuidade das suas raízes ancestrais “vieram a iniciar 

misturas de elementos culturais dos diferentes locais de onde se originavam, com elementos 

culturais da nova terra para onde foram trazidos. Mais tarde essas misturas resultariam no que 

hoje se chama a cultura Afro-Americana” (Davis, 2006, apud Silva, 2022, p. 30).  

Pode-se considerar então que a viagem é mais que uma localização geográfica; é uma 

metáfora poderosa para a resistência, a transformação e a renovação. Representa a luta histórica 

pela liberdade, a reconexão e a possibilidade de contínuo autoconhecimento; uma simbologia 

viva e ressoante, que encontra eco em histórias, canções e narrativas, dentre outros elementos. 

Os autores afro-americanos frequentemente usam a metáfora da viagem para explorar questões 

de identidade, trauma, pertencimento e liberdade. Em Seus Olhos viam Deus a viagem é um 

tema recorrente e significativo que, como mencionei acima, funciona como um símbolo 



39 

 

multifacetado de liberdade, autodescoberta, deslocamento e resistência, usado para explorar 

questões de identidade, opressão, ancestralidade e o sonho de uma existência mais plena. Este 

processo rumo à tentativa da libertação e plenitude revela a busca pela sua herança cultural e 

afirmação da identidade.  

É importante salientar que a temática da viagem também é muito presente na vida da 

própria autora de Seus Olhos:  acredito que toda a experiencia adquirida ao longo da jornada de 

Hurston tenha influenciado no processo de criação da sua protagonista e na trama do romance. 

O fato de a autora ter se mudado com frequência, conhecido outros lugares, pessoas e contextos, 

contribuiu para o seu autoconhecimento e revelação como mulher negra e escritora. Estes 

aspectos foram se tornando evidentes ao passo que me aprofundei nos estudos sobre a vida de 

Hurston e na leitura e análise da personagem em estudo. Em muitos momentos, Janie parece 

ser um espelho de sua criadora, o que enriquece os detalhes do enredo.  

Neste mesmo contexto, a relação à metáfora da viagem se mostra presente na vida e na 

escrita de muitos autores e autoras negro(a)s estadunidenses, que assim como Hurston, 

comumente migravam e ainda migram, muitas vezes acompanhado(a)s de suas famílias, ou 

sozinho(as), enfrentando desafios como doenças tropicais, conflitos com o ambiente local e a 

necessidade de realocação, dentre outros fatores que influenciaram/influenciam  suas jornadas 

ao longo do tempo, tendo de lidar com limitações , opressões e apagamentos, compondo 

narrativas que mesclam características de vivências espelhadas por Janie Crawford.  

  Como venho discutindo desde o início, a identidade feminina vem se afirmando 

perante estas e as várias circunstâncias opressoras. A sua intercessão na esfera social 

inviabilizava, até meados do século XX, o exercício do direito de escolha, da autonomia de 

pensamento, de expressão e do acesso à educação e ao domínio do próprio corpo. 

Consequentemente, as suas escolhas eram permanentemente negligenciadas ou vetadas.  

Segundo Ângela Davis (2016):  

  
No que dizia respeito ao trabalho, a força e produtividade sob ameaça do 

açoite eram mais relevantes do que questões relativas ao sexo [...] essas 

mulheres podem ter aprendido a extrair das circunstâncias opressoras de sua 

vida a força necessária para resistir à desumanização diária da escravidão. A 

consciência que tinham de sua capacidade ilimitada para o trabalho pesado 

pode ter dado a elas a confiança em sua habilidade para lutar por si mesmas, 

sua família e seu povo (Davis, 2016, p. 25-29). 
  

Para além dos fatores de subalternização referentes à jornada da mulher afro-americana 

nos âmbitos público e privado, há consequentemente, a sua luta interior. Neste segmento 

Patrícia Hill Collins (2016), pontua três temas-chave em relação à mulher negra: o significado 



40 

 

de autodefinição e de autoavaliação, a natureza interligada da opressão e a importância de 

redefinição da cultura. A autora argumenta que cada pessoa pode produzir um olhar diferente a 

partir da situação em que se encontra; entretanto, para as mulheres negras, determinadas 

configurações são atribuídas. A autora afirma ainda que “como punição, as mulheres negras têm 

sido atacadas com uma variedade de imagens externamente definidas, projetadas para controlar 

seu comportamento assertivo” (Collins, 2016, p. 103). É o caso da personagem analisada neste 

trabalho.  

Portanto, tendo em vista o que discuti previamente, é importante afirmar a minha 

perspectiva em relação à busca pela ressignificação existencial de Janie Crawford: ela é tomada 

por uma dualidade, marcada pela constante procura de autoconhecimento e pela fé. Uma dupla 

viagem que engloba sua jornada física e espiritual. Uma dupla jornada que sinaliza os desejos 

latentes no seu coração, do início ao fim da sua narrativa/caminhada: autoconhecer-se e ser 

verdadeiramente amada. A protagonista vive em busca de uma existência poética, significativa 

e profunda e, na ânsia de satisfazer o seu ardente anseio de autoconhecimento, lança-se a uma 

viagem na qual tenta achar a resposta para como e quando afinal irão se concretizar o 

reconhecimento da sua voz e a sua posterior redenção. Joseph Campbell (1997, p. 54) reverbera 

a importância da dupla viagem quando afirma: 

  
E assim é que se alguém   em qualquer sociedade   assumir por si mesmo a 

tarefa de fazer a perigosa jornada na escuridão, por meio da descida, 

intencional ou involuntária, aos tortuosos caminhos do seu próprio labirinto 

espiritual, logo se verá numa paisagem de figuras simbólicas (podendo 

qualquer delas devorá-lo) [...]. No vocabulário dos místicos, esse é o segundo 

estágio do caminho, o estágio da purificação do eu, em que os sentidos são 

"purificados e tornados humildes e as energias e interesses, “concentrados 

em coisas transcendentais" ou, num vocabulário mais moderno: trata-se do 

processo de dissolução, transcendência ou transmutação das imagens infantis 

do nosso passado pessoal. Em nossos sonhos, os perigos, gárgulas, provações, 

auxiliares secretos e guias ainda são encontrados à noite; e podemos ver, 

refletido em suas formas, não apenas todo o quadro da nossa presente 

situação, como também a indicação daquilo que devemos fazer para 

sermos salvos (grifo meu).  
  

Historicamente falando, a tradição da domesticação da mulher é constantemente 

promovida e reforçada pela convivência entre os seres humanos, o que leva o ser feminino à 

redução e castração dos seus pensamentos e ações, perante a própria tentativa de conduta de 

vida.  Assim, a naturalização das suas escolhas pré-definidas como hábito assemelha-se a uma 

âncora que as impede de navegar, como atestam as primeiras palavras da narradora do romance 

em estudo:    

  



41 

 

Os navios ao longe levam a bordo todos os desejos dos homens. Para uns, 

eles chegam com a maré. Para outros, navegam eternamente no 

horizonte, jamais desaparecem, jamais atracam [...]. Assim é a vida dos 

homens. Mas as mulheres esquecem tudo que não querem lembrar, e lembram 

tudo que não querem esquecer. O sonho é a verdade. Portanto, elas agem e 

fazem tudo de acordo com isso (Hurston, 2021, p. 18, grifo meu).  
     

A metáfora acima representa a castração social à qual as mulheres representadas na obra 

por Janie são submetidas: longe do mar e por este motivo também privadas da possibilidade de 

enxergar o horizonte a partir do silenciamento a elas imposto como ato de dominação. Em 

contrapartida, a tentativa de recalcular a rota a fim de protagonizar a própria história seria um 

erro que não poderiam jamais cometer, já que isto desembocaria em uma ruptura do padrão 

universal de comportamento destinado às mulheres no sítio social. Apesar de tais limitações, 

Janie Crawford escolhe seguir seu coração.  

A este respeito, interpreto a dupla jornada da protagonista como algo que se constrói à 

medida em que suas experiências de construção identitária, vivências com o outro e escolhas 

são vividas, ou seja, à medida em que o seu caminho é trilhado. O físico, seu corpo viajante, 

comporta uma dupla carga de crescimento, externo e interno, a partir da busca pelo viver e 

sentir. Assim, sua peregrinação transcende o espaço físico, transformando-se em uma jornada 

mais subjetiva e pessoal. 

Na dissertação “A mulher em busca de sua identidade”, Malvina Ester Muszkat (1983, 

p. 10) questiona: “O que dará à mulher condições de compreender a si mesma? de se sentir 

coerente com suas próprias atitudes? de não se flagrar, quase sempre, escorada em falsas 

ideologias?” também estes questionamentos me conduziram a refletir sobre as experiências 

vividas por Janie e nas circunstâncias que influenciaram a sua visão transcendental e as atitudes 

tomadas durante sua trajetória de autoconhecimento como mulher negra em sintonia com seu 

interior. 

Exemplifico aqui a lógica patriarcal pela qual Janie Crawford é influenciada, 

rememorando os momentos que antecedem à sua fuga da vida sem graça e sem expectativas 

que ela levava ao lado de Logan Killicks. Jody Starks lhe diz que está indo rumo ao Sul para 

encontrar a construção de uma cidadezinha populada unicamente por negros. Supondo que os 

que construíam um novo lugar para viver teriam que governá-lo, há a necessidade de alguém 

que exerça autoridade sobre os outros, deixando claro que ele é ambicioso e liderante o bastante 

para comandar a incipiente comunidade que ali vai se estabelecendo. Querendo convencer Janie 

a segui-lo como companheira, ele lhe propõe algo tentador: “_ Leave the s’posin’ and 

everything else to me. Ah’ll be down dis road uhlittle after sunup tomorrow mornin’ to wait for 



42 

 

you. You come go wid me. Den all de rest of yo’ natural life you kin live lak you oughta24 

(Hurston, 2021, p. 46-47, grifo meu). Jody tenta convencer Janie a deixar Logan Killicks para 

estar com ele. O homem a vê como boa demais para estar naquela situação e como um par 

perfeito para si.  Está claro que ele não conhece verdadeiramente Janie.  Então, ele está baseando 

essa crença na aparência da jovem. Quando diz “deixa teu marido comigo” (Hurston, 2021, p. 

47), isso pode ser um aviso de que ele não quer saber do seu pensamento. 

No posfácio da edição de Seus olhos viam Deus o crítico literário Henry Louis Gates Jr.  

assevera que “para traçar a jornada de Janie de objeto a sujeito, a narrativa do romance passa 

da terceira para uma mistura de primeira e terceira pessoas, o que chamamos de discurso 

indireto livre" (Hurston, 2021, p. 213-14). Seus Olhos viam Deus assinala a tomada de 

consciência de si por parte de Janie. Considerado na cena literária como um romance feminista 

bastante ousado, ele é o primeiro explícito da tradição afro-americana. Pelo uso da linguagem 

como instrumento cortante - que tanto pode ferir como salvar -, Janie Crawford, alterego de 

Zora Neale Hurston, adquire nova identidade e uma energia que a fazem ir à luta. Acredito que 

pelo desejo de encontrar as suas respectivas vozes, criadora e criatura fundem as suas 

percepções para expressar pensamentos confluentes ou conflitantes, a depender da presença de 

uma ou outra narradora nas diferentes situações apresentadas no decorrer da obra. 

A protagonista de Seus Olhos viam Deus não nos deixa esquecer o fato de que somos 

responsáveis não só pelo que fazemos, mas também pelo que deixamos de fazer. Então Janie 

Crawford resolve agir. E vai à guerra em uma dupla jornada em busca de novos horizontes, em 

uma caminhada que não é apenas física, mas também se metaforiza em uma viagem ao interior 

da sua própria essência:                                      

  
Ele [Joe] queria a submissão dela e continuaria lutando até achar que a 

conseguiria. [...] Ela [Janie] Não mais tinha as pétalas abertas quando 

estava com Joe. Tinha vinte e quatro anos e sete de casada quando descobriu 

isso. [...] Janie ficou parada onde ele a deixara por um   tempo incalculável, 

pensando.  Ficou ali até que alguma coisa caiu da sua prateleira interna. Aí 

entrou em si mesma para ver o que era (Hurston, 2021, p. 87, grifo meu). 

 

Desta maneira Janie, imbuída de uma vontade ferrenha de se autodescobrir - e desta 

forma encontrar a sua tão desejada liberdade -, dá o primeiro passo desta caminhada logo em 

tenra idade, quando descobre aos seis anos, naquela foto rodeada de garotas e garotos e brancos, 

 
24 “_-Deixe seu esposo e tudo mais comigo. Estarei nessa estrada um pouco depois do nascer do sol amanhã de 

manhã para esperar por você. Você vem comigo. Então todo o resto da sua vida natural você pode viver como 

deveria”. 

 



43 

 

que o tom da sua pele é diferente. Várias indagações lhe ocorrem a partir desse momento 

perguntando-se, principalmente, quando e onde poderá encontrar o motivo que a torna diferente 

das demais mulheres. Como afirma Gabriela Vizu (2019),    

 

[...] a sociedade costuma nos afastar da nossa essência ao exigir 

comportamentos mais rígidos e padronizados, além de punir muitas 

manifestações espontâneas da nossa personalidade. Isso vai acontecendo 

desde quando somos pequenos e nos ensinam a construir máscaras que 

escondem nosso verdadeiro jeito de ser. Quando essa dinâmica é repetida 

muitas vezes a gente pode acabar esquecendo de tirar essas tais máscaras, 

perdendo-nos entre o que somos e o que parecemos ser (Vizu, 2019, p. 7). 

   

A partir do momento em que Janie se descobre negra, sua mente irrequieta não para de 

refletir sobre a sua subalternidade: primeiro pela cor da pele e posteriormente pela condição 

feminina. Perdida entre o que realmente é e o que parece ser, aos 16 anos ela começa a namorar 

Johnny Taylor. Entretanto, como já foi dito, a avó, que tem planos para o seu futuro, a proíbe 

de rever o rapaz, assim se justificando:  

  
Querida, o branco manda em tudo desde que eu me   entendo por gente. 

Por isso o branco larga a carga e   manda o crioulo pegar. Ele pega porque 

tem de pegar, mas num carrega. Dá pras mulher dele. As crioula é as mula 

do mundo até onde eu vejo. Eu venho rezando pra num ser assim com tu. 

Senhor, Senhor, Senhor! (Hurston, 2021, p. 32, grifo meu).  
                      

A literatura de Hurston também viabiliza a problematização de comportamentos 

socioculturais construídos que vêm se moldando ao longo do tempo e trazendo à tona as 

discussões em torno das leis que regem o mundo, dentre eles os vínculos de poder e 

hierarquização nas diferentes culturas, bem como o questionamento no que se refere às crenças, 

tradições e valores, na dinâmica de relações autoritárias (Perrot, 2019). A dupla jornada de Janie 

é um périplo rumo à reconexão com sua ancestralidade, suas raízes. A este respeito, no texto 

“Branquitude e crítica literária”, publicado pela Revista eletrônica Literafro (2017), Uruguay 

Cortazzo pontua que:  

 

A viagem é simbolizada pelo tema tradicional do retorno a África. Esta volta 

não significa uma regressão. Trata-se de fazer o movimento histórico inverso: 

se a vinda para América significou um esvaziamento da sua humanidade (o 

contrário da visão do paraíso dos europeus), a volta para África significa a 

reconquista da plenitude. É aí que estão os ancestrais primordiais: é aí que 

habita o antigo homem africano, o homem integral que vai insuflar-lhe a sua 

energia novamente. Essa África é mítica e é uma criação da diáspora, uma 

geografia interior (Cortazzo, 2017, p. 2).  
  



44 

 

Existem vários temas de vigem em outros romances negros, como Bloved e Sula, de 

Toni Morrison; kindred: de Octavia Butler; Priseong for the widow e o conto “To Dah Doo in 

memoriam”, de Paule Mashll, Tituba, Bruxa negra de Salém, de Marise Condé e Homegoing, 

de Yaa Gyasi, dentre inúmeras outras obras de feministas negras.  

No tocante a Seus Olhos, a não regressão, a reconquista da plenitude, o movimento 

histórico inverso e a “geografia interior” (Cortazzo, 2017) me parecem estar ligados ao que este 

autor propõe, quando se refere a estes aspectos e isto ajuda a compreender o processo profundo 

pelo qual Janie Crawford passa, o de restauração interior, no qual ela também busca reencontrar 

seu sentido de harmonia e conexão com o divino.   

Ao ter essa condição fragmentada ao longo da vida por causa de limitações, sofrimentos 

etc., já no início da obra fica evidente que Janie enxerga a sua viagem como uma autorrevelação: 

“Fui delegada na grande associação da vida. Sim sinhô! A Grande Loja, a grande convenção da 

vida, foi bem lá que eu andei este ano e meio que ocês num me vê [...] Janie inundada pelo mais 

antigo dos anseios humanos – a autorrevelação” (Hurston, 2021, p. 23).  

Nesse processo de autorrevelação há a busca por entender quem ela é, suas virtudes, 

limites, motivações e feridas, aliadas à consciência da necessidade de uma construção 

identitária que vá além das máscaras sociais e expectativas externas. Ao revelar-se, Janie age 

de forma coerente com a própria vontade interior, sem medo do julgamento, como ilustra a 

citação a seguir: 

 

- É mesmo. Você sabe quando a gente passa pelas pessoa e num fala que nem 

eles quer, eles se mete na vida da gente e escarafuncha tudo que a gente já fez. 

Eles sabe mais da gente do que a gente memo. Coração invejoso faz ouvido 

traiçoeiro. Eles só “soube” de você o que eles acha que aconteceu. – Se Deus 

pensa tanto neles que nem eu, eles num passa de uma bola perdida no mato 

alto (Hurston, 2021, p. 23). 

  

Esta passagem apresenta uma Janie inconformada com o julgamento social por ela 

sofrido, criticando os seus desafetos. Seu retorno também marca a construção do seu novo Eu 

mulher, que aos seus olhos e aos do Deus em que ela acredita são comportamentos sociais que 

não deveriam existir. O fato de a personagem ter partido para outra cidade com um rapaz mais 

novo (Tea Cake), e ter retornado após um tempo, a sua viuvez, seu modo de se vestir e pensar, 

por exemplo, são motivos para que aos olhos da sociedade Janie seja criticada e inferiorizada.   

Acredito que a multiplicidade das culturas em que a autoridade e o poder se revelam 

como fatores atrelados às questões de gênero e explicitam um jogo sexista, estão diretamente 

ligados à construção identitária da mulher frente aos preceitos preestabelecidos 



45 

 

tradicionalmente e socialmente para ela. Como afirma Michelle Perrot (2019) há uma ordem 

social desigual que corrobora a subalternização feminina e mantém a diferença de gênero, 

contribuindo para o apagamento social feminino, influenciando negativamente na construção 

da sua autoconfiança. A citação acima ilustra esta posição, enquanto o próximo tópico aborda 

os fatores que contribuíram para o apagamento da personagem. 

                        

3.2 O silêncio e o glorioso regresso de “quem nunca esteve lá” 

 

“A história contada por Janie a uma amiga ouvinte, 

Pheoby, sugere para mim todas as leitoras que 

descobriram sua própria história na história dela, e   
passaram-na de uma à outra”. (Mary Helen Washington) 

    

         Como se trata de um périplo, viagem que pressupõe um circuito de ida e volta, a jornada 

de Janie Crawford engloba diferentes paragens ou etapas da caminhada rumo ao 

autoconhecimento e à redenção. Ela parte de Eatonville – cidadezinha na qual afirma nunca 

haver estado devido ao seu apagamento social – fato que se evidencia desde os primeiros 

parágrafos da obra, como na citação a seguir, narrada em flashback, quando ela retorna àquela 

localidade confiante e gloriosa, tendo colado os cacos da sua identidade fraturada.    

 

Todo mundo a viu voltar, porque foi ao entardecer. O sol já desaparecera, mas 

deixara suas pegadas no céu. Era a hora sentar nas varandas que davam para 

a rua. Era a hora de saber das notícias e conversar. Essas pessoas sentadas não 

tinham tido um conforto para as línguas, ouvidos e olhos o dia todo. Mulos e 

outras bestas haviam ocupado suas peles. Mas agora o sol é o capataz, tinha 

ido embora, e as peles pareciam fortes e humanas. Elas tornavam-se senhoras 

dos sons e outras coisas menores. Por aquelas bocas passavam nações. 

Passavam julgamentos (Hurston, 2021, p. 17-18).      

 

O dilema envolvendo a morte do último companheiro, Tea Cake, é marcado por 

julgamentos e falácias por parte da comunidade local. Neste momento da narrativa, ela conta 

com o apoio da amiga Pheoby, que a acolhe em seus braços. Assim, a heroína, cheia de si mesma 

e mais madura, não se incomoda com o falatório geral e segue seu caminho de autodescobertas, 

agora de uma vez por todas, olhando para o um horizonte mais brilhante, vestida de amor 

próprio e liberdade.        

A protagonista confronta a ideia de que as mulheres devem viver em silêncio absoluto, 

enquanto fomenta a intenção da difusão da história de outras mulheres que assim como ela 

sofreram a tentativa de apagamento social e a opressão, principalmente através do 

silenciamento de suas vozes. Ocultando a realidade objetiva do mundo real, a protagonista de 

Hurston anseia por um lugar onde seus desejos possam ser realizados. Ao conquistar essa forma 



46 

 

de vida na companhia de Tea Cake, mesmo que momentaneamente, Janie descobre a sua 

negrura e uma liberdade até então inimaginável. Assim, se estabelece na trama a peleja entre a 

subjetividade da personagem e a objetividade da sua realidade cotidiana, que afinal é a que se 

sobressai.  Dentro deste recorte, o romance atua como representativo da produção da chamada 

literatura negra norte-americana, literatura de resistência, entendida como afirmação da 

identidade cultural e da luta pela inserção de mulheres e outras minorias étnicas na sociedade, 

estadunidense, as quais buscam libertar-se da opressão, do desvozeamento e da alienação.   

São perceptíveis na obra momentos em que o silenciamento da protagonista parece 

proposital e esquematizado estrategicamente, bem como suas falas e participações assertivas 

por ocasião dos diálogos que evidenciam sua busca pela autonomia, força e resiliência diante 

das adversidades que enfrenta tanto em seus relacionamentos com seus companheiros, quanto 

socialmente. Tais apontamentos são fundamentais para as discussões que englobam a atuação 

da voz feminina negra nas esferas social e doméstica. Reverberando o que já foi dito sobre esta 

questão, o livro As formas do silêncio: no movimento dos sentidos, Eni P. Orlandi (2018 p. 29) 

aponta que o silêncio, em toda sua vastidão política, abrange também o concedimento ou não 

da palavra, da voz ao outro, o que inclui as vozes das minorias e principalmente as das mulheres:  

 

[...] a política do silêncio. Isto é, silenciamento. Aí entra toda a questão do 

“tomar”25 a palavra, “tirar” a palavra, obrigar a dizer, fazer calar, silenciar etc. 

Em face dessa sua dimensão política, o silêncio pode ser considerado tanto 

como parte da retórica da dominação (a da opressão) como de sua 

contrapartida, a retórica do oprimido (a da resistência). E em todo um campo 

fértil para ser observado: na relação entre índios e brancos, na fala sobre 

reforma agrária, nos discursos sobre a mulher (Orlandi, 2018 p. 29). 

        

Considero o apagamento feminino como um peso que desemboca na imensidão do não 

dito, na castração da vontade de dizer. Nesta mesma perspectiva, Michelle Perrot pondera que 

o silenciamento é sinônimo de confinamento para as mulheres: por mais que não estejamos 

sozinhas neste contexto opressivo, é sobre nós que o silêncio pesa mais. A autora afirma que as 

mulheres foram     

 

Confinadas no silêncio de um mar abissal. Nesse silêncio profundo, é claro 

que as mulheres não estão sozinhas. Ele envolve o continente perdido das 

vidas submersas no esquecimento no qual se anula a massa da humanidade. 

Mas é sobre elas que o silêncio pesa mais. E isso por várias razões (Perrot, 

2019, p. 16).  

     

 
25 As aspas usadas nesta citação respeitam o formato do texto original do livro do qual foi retirada.   



47 

 

Como foi dito, sobretudo as mulheres, a exemplo da protagonista desta obra, em algum 

momento de sua trajetória, senão em toda ela, sofreram com a sua obliteração, o que pode ser 

um fator latente para a sensação de não pertencimento, de não ocupar humanamente e 

dignamente um lugar. Como é descrito no título deste tópico, que remete justamente ao 

apagamento social de Janie pelos julgamentos e discursos de maus tratos contra ela proferidos:      

  

Ver a mulher, no estado em que vinha, os fez lembrar a inveja guardada de 

outros tempos. Por isso mastigavam fundo a mente e engoliam com prazer. 

Faziam perguntas, tórridas afirmações, e das risadas ferramentas 

mortais. Crueldade em massa. Nascia um estado de espírito. Palavras 

andavam sem dono; andavam juntas como a harmonia numa música (Hurston, 

2021, p. 17, grifo meu).  

   

A estratificação social como forma de justificativa da inferiorização da personagem 

perante o sexo masculino reforça a ideia da dependência feminina exigida pelo sistema 

patriarcal. Assim, o seu lugar diante destas circunstâncias opressoras ao longo da narrativa é 

questionável, marcado pela marginalidade e pela exigência de submissão e resignação.  

Costumava-se [e por vezes ainda se costuma] construir a ideia de que o cotidiano de 

uma mulher deve estar vinculado à introspecção e a uma mística em torno da função de dona 

de casa, que a acompanha ao longo da vida. No livro Mística feminina, Betty Friedan (1971) 

aborda questões de gênero que envolvem o papel da mulher no campo social e a forma como 

as mulheres americanas são desenhadas socialmente, designadas às limitações dos serviços 

domésticos, à feminilidade exacerbada, à doação ao marido, dentre outros aspectos. Nesta obra, 

considerada como a que causou a revolta das mulheres americanas, Friedan aponta que  

 

A figura da mulher que emerge [...] é frívola, jovem, quase infantil; fofa e 

feminina; passiva, satisfeita num universo constituído de quarto, cozinha, sexo 

e bebês. [...] Está atulhada de receitas culinárias, modas, cosméticos, móveis 

[...] as mulheres só trabalham em casa e no sentido de manter o corpo belo 

para conquistar e conservar o homem. [...] não continha nenhum universo para 

além do lar (Friedan, 1971, p. 34). 

 

 Em Seus Olhos, o fato de Janie confrontar esta situação, por muitas vezes a leva a ser 

criticada pelos moradores da pequena Eatonville. Suponho que diante desta conjuntura social, 

a sensação de pertencimento ao lugar ao qual ela retorna nunca existiu, pelo menos na sua 

imaginação, sendo este o motivo que a leva a considerar o fato de nunca ter estado lá; uma 

sensação de não-lugar dentro de seu próprio lar, o que discutirei com mais ênfase em mais 

adiante.  Falando sobre a questão do comportamento preestabelecido socialmente para as 

mulheres, Perrot (2019), considera que a questão das experiências adquiridas através de outras 



48 

 

gerações contribui para o fortalecimento de alguns comportamentos limitadores. A conduta 

tradicional de avós, como a de Babá, a avó de Janie, logo no início do enredo representa o 

pensamento de Michelle Perrot apontando que “As avós e demais antepassadas ocupam uma 

posição central, tal como ocorre na tradição da cultura rural, quanto à transmissão, à memória 

e à oralidade, coletiva e familiar [...] a ternura mais persistente” (2019, p. 49).  

Inicialmente o lugar de fala da protagonista costumava ser escolhido por terceiros, 

levando-a a apresentar uma imagem socialmente designada em meio a um espaço dominado 

pela sombra do patriarcado. Aos olhos de sua avó, dos ex-maridos Killicks e Starks, tanto 

quanto aos da comunidade de Eatonville, Janie é ou pelo menos deveria ser invisível, o que lhe 

causa a sensação de que nunca realmente “esteve lá”; era sempre escanteada como mero objeto, 

o apêndice de um homem. Ao resistir e desviar-se desses aprisionamentos, ela se encaminha 

para a obtenção da sua gloriosa redenção, que irá ressignificar a sua existência.  

Tais episódios serão decompostos com mais ênfase no terceiro capítulo, através da 

análise de fragmentos pontuais extraídos do texto, como fiz algumas vezes até aqui. O objetivo 

é tratar com mais especificidade os instantes de silenciamento social sofridos pela personagem 

e discutir sobre a sua incidência nas decisões a serem tomadas na sua vida. De modo geral, a 

emancipação de Janie é gradativamente marcada pela preocupação de Hurston em nos 

apresentar uma mulher fiel a si mesma, às suas vontades e aos princípios divinos.             

Um adendo que não poderia faltar nestas considerações é o comentário de Stella Bortoni 

(2022, p.1) sobre o título da obra. O título do original em inglês é Their eyes are watching God. 

O da tradução publicada no Brasil é ambíguo: Seus olhos viam Deus - “porque os olhos podem 

ser os de algumas pessoas de um grupo ou de única pessoa, no caso, Tea Cake, protagonista da 

história”. Eu vou um pouco mais além: os olhos que enxergam Deus também são os da própria 

Janie, cujo pensamento transcendental evoca o Divino como uma entidade inerente à natureza 

e se funde a tudo ao que a ela pertence. 

Ao examinar mais a fundo a mensagem que subjaz o título da obra, subentendo uma 

jornada interior rumo ao íntimo de Janie Crawford que, confundindo-se com o da própria 

Hurston, revela uma mulher negra que busca a sua própria definição de felicidade enquanto se 

mantém enredada em um mundo que tenta mantê-la definitivamente sob a teia misógina do 

patriarcado. Assim, olhando para dentro de si ela vê Deus, aquele que vê (e sabe) de todas as 

coisas.               

 Seus Olhos Viam Deus é um manifesto, antes de ser um romance. É um apelo feito a 

todas as mulheres para que busquem a sua própria verdade, fortalecendo especialmente as 

mulheres negras como grupo duplamente fragilizado, para que sejam elas mesmas, 



49 

 

independentemente das esperanças, do prejulgamento da sociedade e do que ela lhes atribui 

como comportamento ideal.    

Em face da necessidade de se autoconhecer, a protagonista de Hurston resolve fazer o 

que poucas mulheres são capazes: procurar a cura para seus infortúnios e a saída do fosso em 

que se encontra devido às experiências vividas nos seus dois primeiros relacionamentos. Na 

visão de Márcio Khüne (2024), este é o segredo de pessoas que, mais do que olhar para o céu e 

pedir um milagre, olham para dentro de seus corações e vêm Deus, que as ajuda a encontrar 

forças para realizar o que querem. Além do mais, o regresso de Janie Crawford ao ponto de 

partida é necessário, tanto para satisfazer o seu ego como para o bem da própria comunidade 

negra, como que para ilustrar o conhecido adágio de que "ninguém se perde na volta". 

                 

3.3 A busca por Deus dentro de si mesma                   

               

A busca de Janie por Deus é centrada em uma jornada espiritual que combina fé, razão, 

amor e prática e surge da experiência de limite, do confronto com a finitude, da dor e do mistério 

da vida.  Há nela uma inclinação para buscar respostas sobre a existência, o propósito e o infinito 

como reação ao chamado pessoal de Deus, que ilumina a sua alma e a fé nutrida por meio de 

conexões com o divino e convicções interiores ao longo do périplo, convocando-a ao 

discernimento, à sabedoria, ao entendimento e à sensibilidade de perceber a presença de Deus 

nas mais diversas situações cotidianas.   

Pensar e analisar como se dá o encontro da personagem com o Divino a partir desta 

perspectiva faz rememorar a fé cristã e com isto os dons concedidos pelo Espírito Santo para 

fortalecer e edificar o ser: sabedoria, entendimento, conselho, fortaleza, ciência, piedade, e 

temor a Deus. Em Os sete dons do Espírito como caminho de humanização, Júlio César Santa 

Bárbara pontua que:   

  
Falar de sete dons do Espírito não significa reduzir a atuação do Espírito na 

vida das pessoas, mas, do ponto de vista bíblico, sete (7) é um número 

simbólico para indicar “totalidade”26. Desse modo, dizer “sete dons” significa 

todas as ações e manifestações do Espírito (Santa Bárbara, 2018, p. 183).   

  

Por meio da sabedoria adquirida, Janie consegue ver tudo com os olhos de Deus, com 

bondade e igualdade, em um mundo onde há lugar para a simetria entre mulheres e homens, 

uma vez que “... aos olhos de Deus todos somos iguais” (Matheus 20:25-28). A partir daí lhe 

 
26 As aspas usadas nesta citação respeitam o formato do texto original do livro o qual foi retirada.   

 



50 

 

vem a compreensão profunda das verdades da fé, do discernimento e da orientação e assim a 

capacidade de se fortalecer, enfrentar as dificuldades, reconhecer a presença do Senhor em todas 

as coisas, cultivar um relacionamento amoroso com Ele e reverenciar a sua grandeza a partir de 

suas próprias práticas. Suas virtudes se manifestam e exalam em forma de transformação 

interior, resistência e superação sempre ancoradas e conectadas com um Ser superior que rege 

seu coração e move os seus passos.  

Ao embarcar na jornada da personagem   vamos acompanhando o seu crescimento físico 

e espiritual. Assim, a escrita vibrante e poética de Zora Neale Hurston nos convida a um passeio 

pelas entranhas da alma de Janie Crawford, que busca a sua própria definição de felicidade em 

um mundo que tenta moldá-la. Janie é mais do que uma protagonista; ela é o emblema da luta 

feminina por autodeterminação.  

 Casada três vezes, cada passo vivido em seus relacionamentos apresenta uma fase da 

sua busca por si mesma pautada na fé. Com Logan Killicks, ela experimenta a submissão, a 

opressão e o descaso; com Jody Starks, a ambição, o poder e os maus-tratos; com Tea Cake 

Woods vive o amor verdadeiro e a liberdade. É como se o relacionamento com cada um desses 

homens a influenciasse a remodelar cada uma das suas facetas. Porém é com o último deles que 

ela encontra as forças que a levam a alcançar quem realmente deseja ser.  

Há uma ligação entre a vida conjugal de Janie, seus cônjuges e o meio social. Neste 

sentido, considero as diferentes concepções que circundam a temática casamento e religiões, 

princípios morais, epocais e dentro desse contexto a atuação da mulher que é esposa, cristã e 

fiel a sim mesma representada pela personagem principal de Seus Olhos.  

Sobre esta questão do matrimônio, em A espiritualidade à moralidade: O casamento 

segundo Diego Paiva de Andrada, Fernandes, (p. 36, 2014), aponta que “A definição de 

casamento, dada por Paiva de Andrada, insiste na ideia, tradicional nos autores católicos, de um 

estado resultante do consentimento mútuo dos esposos, em que o amor e é o elemento 

preponderante, básico mesmo”. Contudo é evidente que a união matrimonial entre homem e 

mulher, principalmente na segunda metade do século XVI e a primeira metade do século XVII, 

compete a consolidação de um significado cultural como se houvesse uma fronteira e uma 

destinação voltada para as mulheres. Não existe apenas a união matrimonial, mas um estado de 

ser e de se comportar dentro dela, resultante dela. Para Fernandes (2014) 

 

À mulher, cujos atributos e obrigações são bastante diferentes (moral e 

socialmente), os conselhos são necessariamente diversos no que diz respeito 

ao seu comportamento em sociedade e, em particular, na vida familiar. Mas já 

esta diferença não é muito acentuada quando se reporta a uma vivência 



51 

 

espiritual, que, no essencial, não necessita diferir da do homem. O que se 

altera, pois, a adaptação dessa vida espiritual ao seu comportamento moral, 

aos seus deveres à imagem que dela se pretende fornecer a sociedade 

(Fernandes, 2014, p. 36). 

 

No que se refere a estas questões, Janie não é uma personagem que representa uma 

imagem ancorada em princípios e conceitos delimitados por religiões, ou moral epocal; sua 

espiritualidade é imbuída em uma visão de Deus que não se limita a religiões e vai além disso, 

é transcendental, noto que isto interfere em sua escolha de ser e existir como mulher negra, 

esposa; no âmbito social.  

Me parece que Janie vive sua jornada em busca de sua verdade interior profunda que 

não é descoberta pela razão ou apenas pelos sentidos, mas pela sua intuição interior do seu 

espírito humano. Ou seja, a realidade mais elevada transcende, vai além da experiência carnal, 

sensorial e racional. Encontra a centelha do Divino dentro de si, sem a necessidade ainda de 

instituições religiosas, ou crenças do senso comum. A protagonista confia em si mesma, sua 

intuição interior é seu mantra, o Deus que habita a sua alma se revela como núcleo que transmite 

paz ao seu todo como mulher e ser humano.  

A busca por Deus dentro dela mesma é um elemento importantíssimo na obra, pois a 

induz ao autoconhecimento. Através da união com a espiritualidade ela vai encontrando na 

natureza os ensinamentos que irão torná-la cada vez mais segura de si, confiante nas suas 

próprias percepções e na capacidade de resolver o seu problema existencial.  

Nesse viés, o título da obra é emblemático porque Janie não parece buscar o Deus das 

escrituras e dos templos, e sim aquele que habita em si (Bortoni, 2021). Desta maneira as 

experiências sobre o amor e a sua falta, a perda e a superação a levam a uma compreensão mais 

profunda de sua própria humanidade. A busca por Deus se transforma em uma jornada ao 

recôndito do seu ser, uma procura pela chave da autoconfiança e da liberdade, tornando 

vitoriosa a volta ao passado de quem nunca esteve lá.  

Em consequência disto, a sua procura por Deus é uma jornada profundamente pessoal e 

introspectiva: envolve questionamentos sobre o significado da vida, da natureza, da existência 

e do que há além da realidade tangível. Em última análise, o desejo da personagem de encontrar 

Deus pode ser visto como uma busca por conexão, tanto com o divino quanto com o seu interior, 

somada à tentativa de descobrir o seu próprio caminho em meio a dúvidas, descobertas e 

tropeços, o que difunde a essência espiritual que a acompanha ao longo do périplo. Para Santa 

Bárbara (2018) 

 



52 

 

A presença do Espírito, com seus divinos dons, em nosso ser é a garantia de 

que o projeto do Pai vai lograr êxito em nós. Nesta altura, já assumimos que 

o crescimento humano não faz oposição à grandeza de Deus, mas glorifica ao 

próprio Deus e concretiza a nossa condição criatural de plasmados no amor, 

por amor e para o amor (Santa Bárbara, 2018, p. 187-188). 

 

A ideia de que existe um Deus dentro de si, sugere um tipo de relação íntima e pessoal, 

que se reflete na crença de que a divindade não está apenas em lugares ou em rituais, mas 

também na própria essência e em suas raízes, que pode promover um senso de empoderamento 

ligado à percepção e ao alinhamento com uma verdadeira natureza interior. O Deus que os olhos 

de Janie Crawford veem é apresentado sob uma perspectiva singular, entusiasta, idealizada, que 

se distancia das convicções pré-estabelecidas pela pequena Eatonville no que se refere ao 

comportamento humano, principalmente frente à posição social feminina diante das imposições 

do patriarcado. Quando falo sobre singularidade e entusiasmo, me refiro não só às condições 

internas pelas quais Janie acessa o ideal divino no qual acredita, mas também ao modo como 

enxerga na vida a beleza que representa a divindade superior.     

 Considero-a uma Womanist 27, dada à sua resiliência, potência feminina e conexão com 

o divino através da Natureza, condição que lhe é característica, não apenas por questões que 

englobam o seu posicionamento dentro dos relacionamentos amorosos e em sociedade. Refiro- 

me sobretudo ao elo que se constrói entre ela como ser humano e a Divindade, a conexão 

oriunda da quebra de uma perspectiva comumente natural ao sujeito feminino. Este rompimento 

fomenta o ânimo de quem acredita em si e na própria força de transformar a sua realidade.      

Assim, não é difícil distanciar a trajetória da personagem dos parâmetros sociais vistos 

por ela como incoerentes com o sujeito feminino. Torna-se tarefa fácil pensar nesta questão a 

partir de múltiplos vieses, isto é, os rastros que cercam Janie advêm do campo social, do seio 

familiar, dos seus relacionamentos e consequentemente nela se instalam, podendo permanecer 

como vestígios temporários ou não, mas se manifestam de várias formas, tendo em vista que a 

maior parte de sua travessia é marcada por um espaço opressivo e limitador. 

O enredo permanece indicando constantemente a força da protagonista para repensar o 

presente a partir do início e se volta para uma reelaboração da trajetória, tendo as esferas 

particular e universal como possibilidade de pensar a personagem em sentido coletivo, como 

representação de inúmeras mulheres, numa viagem que transita entre o passado e o presente. 

 
27 Acho importante acrescentar aqui o conceito de Womanism, termo cunhado em 1983 pela escritora Alice Walker 

e traduzido para o português como “mulherismo”, que grosso modo engloba aspectos que contemplam a relação 

mútua da personagem com sua forma de relacionar-se com o mundo. 

  



53 

 

Enxergo em Janie Crawford uma metamorfose enquanto personagem. Em cada fase da sua vida, 

sua essência transborda a luta interior contra as expectativas sociais que, à medida em que 

atravessa as provações, revigora-se e se transforma, tornando-se paulatinamente mais cheia de 

si e do Deus que vê, refletindo autodeterminação e ânsia por uma liberdade de espírito, além de 

todas as outras coisas. A Janie de Hurston não se constitui só do corpo, mas da alma, algo maior 

que transcende o plano físico e incensa constantemente a sua incansável busca pelo 

autoconhecimento e a libertação, que parece ir além do puro otimismo. Ao analisar a 

protagonista desta forma, percebo que o seu desenvolvimento interno se fortalece mais e mais 

ao longo do processo de cura. 

É importante ressaltar que o método de vida da personagem é guiado por suas 

convicções e necessidades internas, mesmo tendo que lidar com os percalços externos. Para ela, 

não existe um modelo de mulher a ser seguido e, como foi aventado anteriormente, apesar de 

muitas tentativas de influenciá-la, a avó não obtém êxito. Enfim, a mulher que a criou e educou 

não consegue ser referência para guiar em definitivo as suas atitudes; pelo contrário, a desvia 

delas.              

 Considerando que a emancipação de Janie é construída à medida em que vai passando 

por cada um de seus relacionamentos e que, paralelamente, entrevê a possibilidade de um 

resgate interior durante a reconstrução de sua travessia que inclui a sua fé, notamos que as suas 

experiências anteriores são a base das perspectivas de vida e a renovação da sua alma. Podemos 

pensar nos seus relacionamentos como etapas de um passado que se refletem em um presente, 

indicando que algo ou alguém esteve ali, o que fortalece seu caminho rumo a novos reencontros 

interiores. 

A quebra de paradigmas representada pela heroína conduz, como frisei antes, a uma 

metamorfose, no sentido de que os detalhes das suas vivências e fragmentos de situações 

experienciadas funcionam como potencializadores do rastro deixado pela sua trajetória, que me 

levam a repensar os posicionamentos sociais que se refletem reiteradamente ao longo da sua 

jornada. A heroína de Hurston marca um modo de enxergar a vida diferenciado, mesmo cercado 

de julgamentos e imposições que culminam nas mudanças de cenário que se modificam 

constantemente. 

A constante relação entre a autoridade e a autonomia de pensamento se faz presente na 

jornada da protagonista e, apesar disso, carrega atitudes e simbologias que remetem à 

perseverança, determinação e resiliência de uma mulher cheia do amor por si e pelo Deus 

misericordioso que habita no seu íntimo. Assim, a conexão entre o coração de Janie e as forças 

do alto é evidenciada desde o título da obra, que para mim, claramente sinaliza a direção do seu 



54 

 

olhar de apelo ao mundo extranatural. Esta súplica se estende nas entrelinhas do romance como 

um apego à carga simbólica da obra, que ganha vida através dos elementos da natureza e das 

ações e opiniões da personagem ao longo da narrativa.  Os elementos ligados à carga simbólica 

da obra serão discutidos com mais ênfase no segundo tópico do próximo capítulo. 

No ensaio “Seus Olhos viam Deus, de Zora Neale Hurston, e a construção identitária da 

personagem Janie”, escrito por Veronesi e Silva (2015),  a personagem é interpretada como 

alguém que se sustenta na busca por um viver poético ao longo da sua construção identitária: 

segundo as autoras, o indivíduo se desliga do seu entorno e dialoga com a sua própria 

interioridade, podendo expressar  harmoniosamente suas percepções individuais de forma 

lírica, uma vez que no romance há a obrigatoriedade de mostrar a fragmentação da realidade 

presente” (Veronesi e Silva, 2015, p. 75). Deste modo, o projeto de “viver poeticamente” no 

mundo moderno só pode se concretizar enquanto criação individual e isolada, colorida pela 

imaginação, na qual somente a vida da heroína pode ser aprofundada de sentidos, mas jamais o 

mundo empírico. 

Esse viver poético, que significa o olhar para dentro dela mesma, anima e alimenta a 

força que nutre de sua redenção pelo esquecimento das experiências negativas dos seus 

relacionamentos, que lhe rendiam a posição de sombra do homem e apêndice da sua 

masculinidade. Neste processo, a força Divina está sempre à sua vista, conduzindo-a a 

vislumbrar a vivência plena do amor, tanto físico quanto espiritual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



55 

 

4 RUMO AO FINAL DA JORNADA: RESSUREIÇÃO E EMPODERAMENTO 

 

4.1 Voz feminina e desvozeamento: Janie e suas relações amorosas 

 

“Alguns anos são de perguntas, e alguns outros de 

respostas. Janie não tinha oportunidade de saber de 

nada, por isso perguntava. O casamento trazia à força o 

amor, como o sol trazia o dia?” (Hurston, 2021, p. 4)  

 

A epígrafe citada traz à tona muito do que será discutido neste tópico. Entre perguntas e 

algumas respostas, oportunidades e a falta delas, Janie lida continuamente com uma dúvida que 

parece estar impregnada no íntimo do seu coração. Decifrar o enigma da plenitude e do amor 

custa muitas vezes o fôlego, a sua palavra, mas é a ânsia de respirar novos ares que a faz 

enxergar a sua grandeza e força interior.  

Como disse anteriormente, as limitações impostas à protagonista se estendem a vários 

segmentos da sua vida, principalmente em seus relacionamentos amorosos. Ela sempre esteve 

exposta a momentos de violência psicológica e física, a humilhações e várias formas de 

desvozeamento. Para ilustrar este ponto, esclareço como funciona o silêncio na jornada da 

heroína através de alguns trechos da obra, ressaltando como estes aspectos se articulam ao longo 

de seus relacionamentos amorosos e funcionam como gatilhos para o seu processo de 

construção identitária com vistas ao autoconhecimento e à liberdade.  

O silenciamento da personagem é precedido, antes de tudo, pelas comunicações sociais, 

culturais e históricas que envolvem a supressão das vozes femininas tanto quanto as 

experiências e agências das mulheres em diversas esferas da vida. Assim, estes fatores 

atravessam as fronteiras culturais e temporais, manifestando-se em práticas que vão desde as 

exclusões explícitas, como por exemplo a proibição de mulheres em espaços de poder, até 

formas mais sutis de controle, como as normas culturais em relação à assimetria de gênero nos 

relacionamentos com seus cônjuges dentro dos seus próprios lares, que podem desencorajar a 

expressão e autonomia femininas. De acordo com Perrot (2019) 

 

Das mulheres, muito se fala. Sem parar, de maneira obsessiva. Para dizer o 

que elas são ou o que elas deveriam fazer. [...] Paulo (na primeira Epístola a 

Timóteo) prescreve o silêncio às mulheres: “A mulher aprenda em silêncio, 

com toda sujeição. Não permito que a mulher ensine nem use de autoridade 

sobre o marido, mas que permaneça em silêncio” (Perrot, 2019, p. 22-23). 

 

A ditadura do comportamento imposto ao sujeito feminino perpassa também pelos 

segmentos religioso, político, econômico e profissional e este ritual hierárquico perpetuou-se 

na medida em que as identidades foram atribuídas e fixadas aos seres, corroborando uma 



56 

 

frequente diferenciação do que é tido como masculino ou feminino, que se fundamenta a partir 

do ponto de vista biológico, em que a idade, a procriação e a falta de cognição, dentre outros 

aspectos, são padronizados e ligados apenas ao sexo feminino. Um trecho mais abrangente da 

primeira epístola do apóstolo Paulo a Timóteo, por exemplo, ilustra tal ditadura:  

 

“... A mulher aprenda em silêncio, com toda a sujeição. Não permito, 

porém, que a mulher ensine, nem use de autoridade sobre o marido, mas 

que esteja em silêncio. Porque primeiro foi formado Adão, depois Eva. E 

Adão não foi enganado, mas a mulher, sendo enganada, caiu em transgressão. 

Salvar-se-á, porém, dando à luz filhos, se permanecer com modéstia na 

fé, no amor e na santificação (ARA-Almeida Revista e Corrigida 2009, grifo 

meu). 
  

As estruturas patriarcais colocaram as mulheres em papéis secundários, marginalizando 

suas vozes em espaços públicos, políticos, bem como no cerco familiar. No casamento este 

desvozeamento é uma característica que reflete dinâmicas de poder desiguais, muitas vezes 

baseadas em tradições patriarcais, culturais e expectativas sociais, nas quais a mulher teria por 

obrigação seguir os preceitos impostos pelo esposo e pelos seus antepassados e assim 

aprisionar-se em uma herança de cunho patriarcal disfarçada de modelo ideal através do 

tradicionalismo, da suposta segurança e da falsa proteção.  

Em muitas culturas, o casamento foi estruturado em torno da submissão da mulher ao 

marido. “Pelo casamento, as mulheres perdiam seu sobrenome” (Perrot, 2019, p. 21) - como 

será observado no próprio desenvolvimento do romance, mais adiante. A mulher era vista como 

propriedade ou extensão do homem, muitas vezes sem direito a opinião ou participação 

igualitária, contribuindo para que o controle emocional, o silenciamento econômico, a repressão 

sexual e as violências física e psicológica pudessem fazer parte deste território. 

Discutir sobre as formas de silenciamento imputadas a Janie Crawford em seus 

relacionamentos amorosos é necessário para que possam ser relembrados alguns aspectos da 

sua jornada: ela é fruto de um estupro sofrido pela mãe aos 17 anos, passa a ser criada pela avó, 

que assume a missão de educá-la e protegê-la naquele ambiente hostil. Assim, a sua progenitora 

ensina-lhe constantemente sobre a vida a partir de suas próprias experiências e busca 

incansavelmente repassar para a neta os costumes familiares e os comportamentos considerados 

por ela e por seus antepassados como propícios a uma mulher. A avó, carinhosamente apelidada 

por Janie por Nanny, apresenta-se sempre preocupada com o futuro da jovem, principalmente 

no tocante ao matrimônio, pois as condições financeiras a que estão submetidas são 

preocupantes. 



57 

 

Devido a essas circunstâncias desfavoráveis, o desejo de Nanny é encontrar para a neta 

um marido considerado por ela adequado, que possa dar-lhe um sobrenome, conforto 

financeiro, status e bens. Assim, a anciã decide arranjar um casamento para a neta. A respeito 

deste fato, Perrot (2019) afirma que “o casamento “arranjado” pelas famílias por interesse 

pretende ser aliança antes de ser amor – desejável, mas não indispensável” (Perrot, 2019, p. 46). 

Esta prática perdurou principalmente na Idade Média, contudo se estendeu por mais tempo em 

muitos costumes ao redor do mundo. Em relação ao contexto histórico e temporal da obra, 

ambientada na sociedade sulista estadunidense em que Hurston nasceu e viveu, este 

condicionamento de dominação feminina era ainda mais comum por questões tradicionalmente 

culturais. Considerando este aspecto, através da protagonista, Hurston denuncia essa injusta 

condição social feminina que alcançou e ainda alcança a vida de muitas mulheres, não só até 

meados do séc. XX, mas que segue em muitas culturas até a atualidade.  

No enredo de Seus Olhos Viam Deus, esta questão é representada pela atitude da avó ao 

força-la a casar-se com Logan após flagrar um ardente beijo entre ela e Johnny Taylor, a 

primeira paixão da moça, ato que a avó repreende veemente pelo desejo de que ela conheça um 

pretendente melhor:  

 

... Janie falando em sussurros com uma voz masculina que ela não 

identificava. Isso a fez despertar. Saltou da cama, espiou pela janela e viu 

Johnny Taylor rasgando sua Janie com um beijo. –Janie! [...] – O que eu vi 

inda agorinha já basta pra mim, querida, eu num quero nenhum preto 

imprestável que nem Johnny Taylor fazendo ocê de capacho pra limpar os pé. 

[...] Aquele foi o fim de sua infância (Hurston, 2021, p. 31-32)  

 

Portanto, independentemente dos sentimentos da jovem, a avó a promete em casamento 

a um fazendeiro afortunado, amigo da família há longo tempo, chamado Sr. Killicks: “– Num 

é Logan Killicks que eu quero que ocê aceite, menina, é proteção” (Hurston, 2021, p. 35). 

Casada com o Sr. Killicks, um homem de idade avançada que a trata como mero objeto, Janie 

vai se redescobrindo dia a dia como mulher, ao passo que vai lidando com as adversidades 

matrimoniais, seguindo oprimida e insatisfeita. É tratada com desrespeito e grosseria pelo seu 

cônjuge, que a todo tempo exige dela o cumprimento de serviços domésticos e braçais: – “Se 

eu posso trazer a lenha pra cá a rachar ela procê, parece que você devia poder carregar ela pra 

dentro. Minha primeira mulher nunca me incomodô com rachar lenha. Ela pegava o machado 

e rachava que nem um homem. Ocê foi muito mimada” (Hurston, 2021, p. 47). 

Ao longo de seu matrimônio com Logan, a jovem ocupa um status de submissão frente 

às ordens do esposo e rejeita a ideia de superioridade masculina neste âmbito, além da imagem 



58 

 

construída tradicionalmente em torno da mulher como serva do lar.  Sobre estas condições 

Perrot (2019, p. 16-17) afirma que as mulheres por muitas vezes “[...] atuam em família, 

confinadas em casa, ou no que serve de casa. São invisíveis”.  

A invisibilidade da personagem cresce desde o dia em que é submetida a casar-se 

forçadamente apenas por status e um nome: “Meu nome é Janie Mae Killikcs depois que eu me 

casei. Antes era Janie Mae Crawford” (Hurston, 2021, p. 50, grifo meu).  Esta passagem traz 

à tona o peso do sobrenome masculino, do esposo, agregado ao nome da mulher, a esposa.  

Ao longo da história, a prática de as mulheres adotarem o sobrenome do marido no 

casamento tem sido amplamente difundida, sendo vista como símbolo de união e pertencimento 

familiar. Essa tradição tem raízes profundas em sistemas legais e culturais que enfatizam a 

dependência feminina e a autoridade masculina sobre a companheira.  A imposição do 

sobrenome representa a perda identidade própria e da individualidade dentro do casamento, 

tradicionalmente aceitas como verdade absoluta a ser seguida, resultando mais uma vez no 

apagamento feminino através do sobrenome.  

 O silenciamento da personagem se dá por tornar-se invisível aos olhos de Killicks, que 

a considera uma mera máquina de trabalho, desvaloriza os seus esforços, evita a sua presença, 

não lhe dá segurança emocional e muito menos afeto. A violência psicológica, as ameaças e os 

maus tratos se tronam ainda mais comuns no dia a dia do casal: pedir o mínimo a Killicks seria 

motivo de discussões e aborrecimento:  

 

– Num fala muito comigo hoje de manhã. Janie, fui eu que troquei de posição 

com ocê! Escuta, foi o mesmo que eu te tirar da cozinha dos branco e fazer de 

ocê uma rainha, e cê vem me rebaixar! Eu vô pegar aquele machado aí entrar 

aí e matar ocê! É melhor fechar a matraca! [...] Acho que algum preto 

vagabundo anda mostrando os dente e mentindo procê. Vai pro inferno! 

(Hurston, 2021, p. 53). 

 

Na passagem acima é nítido que Janie passa a silenciar propositalmente mediante a 

implicância do esposo. A personagem utiliza o silêncio estrategicamente, seja para se proteger, 

observar melhor a situação, refletir sobre suas inquietações e até mesmo por se recusar a 

responder aos ataques machistas do esposo. Esta escolha da jovem é perceptível em muitos 

momentos: “Janie voltou-se da porta sem responder, e ficou parada no meio do aposento sem 

se dar conta. Virou-se pelo avesso ali [...] Logan acusava-a por sua mãe, sua avó e seus 

sentimentos” (Husrton, 2021, p. 53-54). 

O silêncio pode compreender duas vertentes, como a vontade de dizer ou de calar-se por 

opção.  No capítulo1 do livro Pequenos ensaios sobre grandes filósofos (Nogueira; Silva, 2017) 



59 

 

intitulado “Filosofia e Mística – Entre o que não se diz quando se fala e o que se diz quando se 

cala (p. 9)”, Simone Nogueira pontua que dizer o indizível 

 

[...] é mais ou menos pensar que podemos encerrar o mar em nosso olho, ou 

carregar o mundo na ponta de um junco, ou iluminar o sol com uma lanterna 

ou tocha [...] dizer o indizível só é possível quando permanecemos no puro 

nada, ou seja, quando as almas estão completamente aniquiladas (Porete, 2008 

apud Nogueira, 2016, p. 22-23). 

 

Estas circunstâncias funcionam como advertências para que Janie considere a 

possibilidade de descobrir coisas sobre relacionar-se com o outro e descobrir-se como mulher.  

Ao iniciar este tópico mencionei na epígrafe que Janie ansiava por muitas respostas. Uma das 

primeiras que a jovem encontra é justamente sobre casar e amar, não necessariamente nesta 

ordem, mas ela sente através da sua dor interior e do seu silêncio a inquietação de não ver 

florescer o amor em seu peito ao casar-se com Logan Killicks. Em conversa com a avó ela relata 

a sua conclusão naquele momento: “Porque a sinhora disse que eu ia amar ele, e eu não amo” 

(Hurston, 2021, p. 43). A personagem percebe que o casamento é feito principalmente de amor, 

respeito, empatia e conexão. Seria preciso saber e sentir isso antes, mas o admite em silêncio.  

A respeito da alma aniquilada, Nogueira (2017) aponta que o momento de aniquilação, 

de conexão com o nada, também abre espaço para uma conexão de alma que só Deus pode 

alcançar; vejamos na prática como funciona tal arrebatamento: 

 

Agora sabia que o mundo era um garanhão rolando no pasto azul do éter. Sabia 

que Deus rasgava o mundo velho toda noite e construía um novo ao nascer do 

sol. Era maravilhoso vê-lo tomar forma como o sol e emergir da poeira 

cinza da sua criação. As pessoas e as coisas familiares haviam falhado com 

ela, por isso ficava pendurada no portão e olhava a estrada rumo a distância. 

Já sabia que o casamento não fazia o amor. O primeiro sonho de Janie morrera, 

e assim ela se tornou mulher (Hurston, 2021, p. 45-46, grifo meu). 

 

Como se vê na citação acima, esse lugar alcançado pelo Divino surge no coração de 

Janie Killicks28 encorajando-a ao autoconhecimento e a enxergar novas possibilidades em sua 

jornada: “... por isso ficava pendurada no portão e olhava a estrada rumo a distância”. Esta frase 

sugere uma escuta interior que abre caminho para a revelação de novas perspectivas. Entendo 

que neste contexto o silêncio da personagem não é vazio, mas um espaço sagrado, onde ela 

aprende a confiar mais em Deus em tempos de turbulência.  

 

 
28 Ao longo deste tópico uso os sobrenomes atribuídos a Janie, antes e durante os seus relacionamentos: Crawford, 

Killicks, Starks e Woods, com o intuito de enfatizar o peso que recai sobre a mulher fora e dentro das suas relações 

conjugais. Neste sentido, deduzo que essa lógica é utilizada pela autora para justificar certas passagens do enredo. 



60 

 

Deste modo, despojar-se de tudo é como abrir um espaço vazio na alma, sem 

intermediários, para que Deus ali se coloque: nem mais nem menos. Neste 

sentido, vazio e plenitude não são contraditórios, são a mesma coisa, pois, 

como nos diz Eckhart, estar vazio de toda criatura é estar cheio de Deus 

(Mestre Eckhart, 2008 apud Nogueira, 2017, p. 25). 

 

De forma similar ao seu primeiro relacionamento, no segundo Janie enfrenta momentos 

difíceis. Contudo, com um início diferente, o encontro entre ela e Joe Starks, um andarilho 

sonhador, se dá em um dia comum e de forma natural: os dois vão se aproximando aos poucos. 

As promessas de uma vida diferente, digna, cheia de amor, valorização e boas intenções levam 

a moça a acreditar que há outros horizontes a serem explorados, que existe a possibilidade de 

amar e ser amada verdadeiramente e que a fazenda de Logan Killicks já não é suficiente para 

abarcar os seus sonhos, nem conquistar o seu coração.  

 

[Janie] Já estava ali a muito tempo, quando ouviu um assobio descendo a 

estrada. Era um homem citadino, vestido com classe, um chapéu quebrado de 

banda que não se via por ali. Trazia o paletó sobrado no braço. [...] Ele 

assobiava, enxugava o rosto e andava como quem sabia aonde ia. [...] Não 

olhava para o lado nem para o outro, mas sempre em frente, por isso Janie 

correu para a bomba e acionou o cabo com força. Isso fez muito barulho, e 

também caírem soltos seus bastos cabelos (Hurston, 2021, p. 48-49).  

 

Janie e Joe se apaixonam e sorrateiramente tomam o rumo de Eatonville, um vilarejo 

totalmente habitado por negros, em busca de uma vida promissora. “Sempre teve a vontade e o 

desejo de ter influência, e precisou viver trinta anos para encontrar uma oportunidade” 

(Hurston, 2021, p. 49). Apesar da pouca idade em relação a Joe, Janie também partilha das 

mesmas ideias e projeções de vida e isso faz com que ela veja não nele, mas nas palavras dele, 

a probabilidade de mudança tanto em relação a relacionamentos amorosos, já que não anseia 

por ser um apêndice de Joe, mas sua companheira, partilhando e conquistando novas 

oportunidades de conhecer um mundo novo:  

 

- Uma bonequinha linda que nem você foi feita pra ficar sentada na varanda 

da frente, balançando numa cadeira de balanço e se abanando, e comendo as 

batata que os outro planta só pra você. [...] [Joe] Falava de mudança e 

oportunidade. [...] O ar da estrada matinal parecia um vestido novo. Isso fez 

com que ela sentisse o avental amarrado na cintura. Desamarrou-o e atirou-o 

num matagal à beira da estrada e seguiu andando e colhendo flores e fazendo 

um buquê. [...] casaram-se ao pôr do sol, exatamente como Joe havia dito. 

Com roupas novas de seda e lã (Hurston, 2021, p. 51-54).  

 

O casal foge, se casa e a pequena Eatonville se torna palco de muitos acontecimentos e 

revelações que influenciam diretamente vida do casal, principalmente em relação a Janie, que 



61 

 

sofre amargamente com as atitudes grosseiras de Joe Starks, as quais vão surgindo ao longo dos 

anos. O fato de ele querer ser um homem muito influente faz com que ele tenha cada vez mais 

sede de poder e isto se estende ao seu matrimônio. Como Sra. Starks, Janie lida diariamente 

com a tentativa e dominação e os maus tratos dentro e fora do seu lar.   

 No relacionamento com Joe, o desvozeamento da esposa volta a vir à tona à medida que 

ele ganha mais voz e autoridade sobre tudo e todos como prefeito. É possível identificar esta 

forma de opressão que vai se evidenciando com mais afinco a partir do capítulo 5 da obra, no 

qual a protagonista faz pouquíssimas intervenções: “Surgiu-se uma longa pausa silenciosa. [...] 

Precisava ser acordada. – As pessoa deve ser muito calada lá de onde a senhora vem. – É mesmo. 

Mas deve ser muito diferente na sua terra” (Hurston, 2021, p. 59). Este trecho reforça 

justamente a ideia de que num mundo regido pelas leis patriarcais o desvozeamento feminino 

faz parte da ordem das coisas. Como mulher, a personagem responde em poucas palavras: “É 

mesmo”. Fala pouco, o limite entre o que ela entende em relação aos recentes acontecimentos 

em sua vida e o que é dito vai aos poucos se estabelecendo. Um novo casamento, um novo lugar 

para morar, uma nova dinâmica de interação entre ela e o esposo, a imagem construída pelo 

entorno social dele, em que está inserida, fazem com que ela tenha que digerir tudo muito rápido 

e perceber que mesmo assim está em posição desvantajosa por ser mulher.  

Apesar das belas promessas iniciais de Joe, as coisas não se passam do modo prometido 

e a moça passa a enfrentar o fato de ter que lidar com a subserviência como moeda de troca. Ao 

longo das páginas do livro, é perceptível que a protagonista silencia e é silenciada, não há muito 

espaço para sua participação nos diálogos entre o esposo e os homens da cidade; na maioria das 

vezes ela apenas senta e observa, sozinha com seus pensamentos, em silêncio. É mencionada, 

mas, há pouquíssima participação de voz ativa. O trecho a seguir trata de uma reunião de 

negócios entre o Sr. Starks e os homens da cidade, passagem que ilustra o motivo do silêncio 

da personagem:  

 

 – Isso ia ser bom, irmão Starks, já que o Sinhô tá dizendo. [...] – Isso é bem 

verdade. [...] Por isso foi lá que se deu a reunião, com Tony Taylor atuando 

como presidente e só Jody falando. Marcou-se um dia para as ruas e todos 

combinaram trazer machados e abrir duas, correndo para cada lado. [...] Joe e 

seu charuto ocuparam o centro do palco (Hurston, 2021, p. 62-65, grifo 

meu). 

 

Na sociedade patriarcal e sexista do começo do século XX, as reuniões, os negócios, os 

púlpitos, as audiências e os discursos não deveriam ser para as mulheres. Sob tais 

circunstâncias, Jane Crawford é o espelho do status feminino daquela época. O marido a usa 



62 

 

como símbolo de poder e a trata como um troféu em honra da sua máscula superioridade.  A 

esposa passa a servir-lhe de fantoche: “Janie mergulhava a concha no refresco como ele havia 

dito” (Hurston, 2021, p. 64). Não poderia ser diferente. 

A noite em que Joe Starks é escolhido como prefeito da cidade de Eatonville é 

igualmente relembrada como a noite em que a personagem tem a voz silenciada publicamente:  

 

[...] que a gente faça do Irmão Starks o nosso prefeito. [...] – Moção apoiada!!! 

– E agora vamos ouvir umas palavra de encorajamento de Dona Prefeita 

Starks. A explosão de aplausos foi cortada rapidamente pelo próprio Jody 

assumindo a tribuna. – Obrigado pelos seus cumprimento, mas minha esposa 

num sabe fazer discurso. Eu num casei com ela pra nada disso. Ela é uma 

mulher e o lugar dela é em casa (Hurston, 2021, p. 66, grifo meu). 

 

A questão do silêncio dela neste contexto convida a uma reflexão sobre o motivo pelo 

qual ele ocorre: Há momentos em que a protagonista é silenciada, desvozeada, e outros em que 

ela silencia estrategicamente, como uma espécie de autodefesa. De acordo com Orlandi (2007, 

p. 67) “[...] o silêncio não se reduz à ausência de palavras.” [...] não se define como tal só por 

sua relação com a parte sonora da linguagem, mas com a significação, ou melhor, pela 

significativa som/sentido. Nesta direção, a autora fornece a chave para a compreensão de que o 

silenciamento de Janie Starks se dá para além do simples fato de calar-se, não emitir som, mas 

pela amplitude significativa que estabelece uma relação, um laço entre ser silenciada e escolher 

permanecer em silêncio conscientemente, como é possível observar no trecho a seguir:  

 

Janie obrigou-se a sorrir após uma breve pausa, mas não foi muito fácil. 

Jamais havia pensado em fazer um discurso, nem sabia se gostaria de fazer 

um. Deve ter sido a forma de Joe falar, sem lhe dar a oportunidade de dizer 

sim ou não, que tirou a alegria de tudo. [...] ela desceu a rua atrás dele naquela 

noite sentindo frio. Ele seguia em frente com passos firmes, investido de sua 

nova dignidade, pensando e fazendo planos em voz alta, ignorando as coisas 

dela (Hurston, 2021, p. 66). 

 

 Joe Starks segue firme, expressando em alto e bom tom os seus planos de investimento 

para a cidade que será administrada por ele, ao passo que Janie Starks silencia, pensa e “sente 

frio”, ou seja, a frieza dolorosa que vem do descaso para com as “suas coisas”. para Joe Starks 

pouco importa o fato de a esposa sentir-se inferior, de ter o desprazer de enxergar a castração 

das suas vontades ao não poder expressá-las. A oportunidade de escolha, de falar, lhe é roubada: 

“Uma sensação de frio e medo apoderou-se dela. Janie sentiu-se distante de tudo e solitária. [...] 

Ela passava por muitas rebeliões silenciosas com essas coisas” (Hurston, 2021, p. 70-79).  

A imagem de que a mulher deve permanecer em silêncio frente ao homem por decência 

ou dever ainda está enraizada na sociedade. Para Perrot tal, condição está ligada à garantia da 



63 

 

ordem, da tranquilidade e da obediência: “Que a mulher conserve o silêncio, diz o apóstolo 

Paulo [...] Elas devem pagar por sua falta num silêncio eterno” (Perrot, 2019, p. 17). Aliada ao 

silenciamento da voz feminina, constrói-se a ideia do controle da sua voz, já que as mulheres 

precisavam sempre medir o que falar, como e onde falar e mediante a permissão do homem.  

De acordo com Vânia Nara Pereira Vasconcelos (2005, p. 6), a imagem da mulher 

tagarela se evidencia pela visão de pensadores do século XIX, a exemplo do filósofo francês 

Proudhon, que elaborou uma justificativa pseudocientífica e legal para a privação dos direitos 

políticos das mulheres, baseando-se numa decadência feminina na fala, que ele chamava de 

“ninfomania literária”,  e do psiquiatra Cesare Lombroso (citado por Bloch, 1995, p. 33) que, 

com suas teses biologizantes, afirmava que as mulheres (ou as fêmeas) naturalmente falavam 

mais que os homens (ou os machos), usando exemplos dos animais para  mostrar que as cadelas 

latem mais que os cães e coisas deste tipo (Bloch, 1995, p. 25-26). Assim, a autora conclui que 

provavelmente todas essas imagens tenham sido construídas numa tentativa de silenciar a voz 

da mulher (Vasconcelos, 2005, p. 5). Nesta esteira, ela sugere que a decantada “tagarelice das 

mulheres”, pode ser considerada também como outra estratégia de silenciamento, já que o 

discurso feminino era comumente considerado menos importante do que o masculino (p. 5).  

Aquém dessas situações de desvozeamento vividas pelas mulheres, há uma que a fere 

profundamente e lhe desperta a revolta, por desembocar em violência física e emocional, como 

se vê na passagem abaixo:  

 

[...] A cama não era mais um canteiro de margaridas onde ela e Joe 

brincavam. Era um lugar onde ela se deitava apenas quando estava com sono 

e cansada. Não mais tinha as pétalas abertas quando estava com Joe. Tinha 

vinte e quatro anos e sete de casada quando descobriu isso. Descobriu-o um 

dia quando ele lhe deu uns tapas na cozinha. Aconteceu num desses jantares 

que humilham todas as mulheres, às vezes. [...] Ele a estapeou até deixá-la 

com os ouvidos zumbido, chamando-a de desmiolada (Hurston, 2021, p. 98, 

grifo meu).  

 

O casal já não sente mais atração um pelo outro, a relação a dois se desgasta cada vez 

mais e já não se vêm como cônjuges. As agressões físicas e psicológicas sofridas pela 

personagem a afetam, os abusos se perpetuam e culminam com o seu estratégico silêncio, que 

serve como mecanismo de defesa para minimizar o controle de Starks sobre o seu corpo e as 

suas vontades. 

A este respeito, Perrot (2019, p. 48) observa que “Bater na mulher é uma prática 

tolerada, admitida, desde que não seja excessiva. Se os vizinhos escutam os gritos de uma 

mulher maltratada, não interferem. O homem deve ser rei em sua casa”. Desta maneira, Janie 



64 

 

Starks representa uma multidão de mulheres ao redor do mundo que enfrentaram e continuam 

enfrentado julgamentos, abusos, violência doméstica e feminicídio, citando apenas os mais 

comuns. A violência doméstica, além de outras formas de desvozeamento feminino, tem raízes 

profundas em estruturas patriarcais, que historicamente reforçam a desigualdade entre homens 

e mulheres. Mitos culturais que culpabilizam as vítimas ou minimizam a gravidade da violência 

sofrida por elas, o medo constante e a perda da autoestima, por exemplo, unem-se a outras 

formas de degradação física e emocional, criando um ciclo de sofrimento. “Percebem-se as 

reticências, a imensidão do não dito. Sente-se o peso do seu silêncio” (Perrot, 2019, p. 27).   

A heroína sofre o apagamento mediante as atrocidades do seu cônjuge. Contudo, escolhe 

o silenciamento como forma de retaliação e vai se recolhendo aos poucos, faz mínimas 

contestações: “Assim, aos poucos, ela foi cerrando os dentes e aprendendo a calar-se. Tomou 

um banho, pôs um vestido limpo, um pano de cabeça [...] antes que Joe tivesse tempo de mandar 

chamá-la” (Hurston, 2021, p. 98-99). 

Quando menciono o silencio estratégico de Janie, é justamente pelo fato de que ela não 

tem outra opção de vida, a não ser cumprir a missão que lhe é destinada como esposa, enquanto 

continua plantando em seu interior a semente da introspecção, ainda que ancorada na eventual 

possibilidade de uma futura restauração e ressignificação do seu eu.  

 

Janie ficou parada onde ele a deixara por um tempo incalculável, pensando. 

Ficou ali até que alguma coisa caiu de sua prateleira interna. Aí entrou em si 

mesma para ver o que era. Era a imagem de Joe guardada lá dentro, que caiu 

e se despedaçou. Mas, olhando-a ela viu que a imagem jamais fora a figura de 

carne e osso dos seus sonhos. De certa forma, deu as costas à imagem caída e 

olhou mais à frente. Não tinha mais fendas florais polvilhando pólen sobre o 

seu homem, nem qualquer novo fruto reluzente ao lugar das pétalas. Sentiu 

que tinha uma infinidade de pensamentos que jamais expressara a ele, e 

inúmeras emoções das quais jamais lhe falara. Coisas embrulhadas e 

guardadas numa parte do seu coração que ele jamais poderia encontrar. 

Guardava sentimentos para um homem que nunca tinha visto. Tinha agora um 

interior e um exterior, e de repente sabia como não os misturar (Hurston, 2021, 

p. 98-99). 

 

Esta passagem marca o momento em que Janie começa a ter discernimento e 

compreensão sobre os seus sentimentos em relação a Joe e à situação que vivencia como mulher 

e esposa. Ao perceber a distância entre o seu sonho de amor e a sua realidade, vai aos poucos 

estabelecendo uma desconexão que se dá pelo seu silenciamento opcional. Deste modo, ela 

busca a aniquilação (Eckhart, 2008, apud Nogueira, 2017), a conexão de alma consigo mesma 

e com Deus, para suportar as dores externas que lhe consomem. Outro trecho que marca 

profundamente as autodescobertas da personagem é aquele em que ela percebe que todas as 



65 

 

coisas que Joe lhe oferta, inclusive status e condição financeira, não têm valor.  Janie, que havia 

aprendido a medir suas intervenções e palavras, se mantém imóvel por um tempo, mas vez por 

outra projeta-se no futuro, longe das coisas que lhe fazem o coração gritar de dor:  

 

Os anos tiraram toda combatividade do rosto de Janie. Por algum tempo, 

ela pensou que tinham lhe tirado também a alma. Por mais que Joe fizesse, ela 

não reagia. Aprendera falar pouco. Era um buraco na estrada. Muita vida 

por baixo da superfície, mas mantida sufocada pelas rodas que passavam. 

Às vezes projetava-se no futuro, imaginando sua vida diferente do que era. 

Mas a maior parte do tempo vivia dentro de seus limites, com as perturbações 

emocionais parecendo os desenhos das sombras na mata – indo e vindo com 

o sol. Só obtinha de Jody o que o dinheiro podia comprar, e isso não dava 

valor (Hurston, 2021, p. 103, grifo meu). 

 

Pelo que sugere a citação acima, é possível discutir sobre a questão da idade, que é um 

fator bastante presente na narrativa. Os ciclos vividos por Janie durante o périplo e a sua 

construção identitária são narrados desde a sua infância à vida adulta, como explorei em tópicos 

anteriores. Contudo, neste momento da discussão, é cabível pôr em evidência a fase que marca 

o início de sua libertação como mulher e o fim definitivo do seu relacionamento com Joe Starks: 

“De vez em quando, pensava numa estrada rural ao descer do sol e meditava uma fuga. Para 

onde? Para o quê? E depois também se lembrava de que trinta e cinco é o dobro de dezessete, 

e nada continuava absolutamente igual” (Husrton, 2021, p. 103). 

As questões relacionadas a idade feminina têm sido historicamente tratadas como um 

tabu, refletindo padrões de beleza e expectativas sociais que vêm pressionando as mulheres a 

esconderem ou minimizarem o envelhecimento. Enquanto os homens se acostumam ser 

valorizados com o passar dos anos, a mulher é frequentemente julgada por sua aparência e 

juventude, sendo lavada a acreditar que sua relevância diminui com o tempo.  

Assim, a idade da mulher é vista socialmente como determinante de vários 

acontecimentos na sua vida. A este respeito, Perrot (2019, p. 48) conclui que “a vida de uma 

mulher dura pouco: a menopausa, tão secreta quanto a puberdade, marca o final da vida fértil, 

e, por conseguinte, o término da feminilidade segundo as concepções do século XIX: ‘eu não 

sou mais uma mulher’, diz George Sand”.29  

O culto à juventude feminina é uma construção cultural e social que se manifesta em 

diversas esferas, inclusive dentro do próprio lar. Em Seus Olhos, Janie Starks lida com o fato 

de a sua idade ser para o marido um símbolo de fraqueza, infortúnio e limitação.  

 

 
29 George Sand, pseudônimo de Amandine Aurore Lucile Dupin, baronesa de Dudevant, foi uma romancista e 

memorialista francesa, considerada a maior escritora do país. 



66 

 

[...] Jody se pôs a falar da idade dela o tempo todo, como se não quisesse 

que ela ficasse jovem enquanto ele envelhecia. Era sempre: - Você deve botar 

alguma coisa em cima dos ombros quando sai. Cê num é mais uma 

franguinha nova. Já tá uma galinha velha. [...] Cê é uma velha, de quase 

quarenta ano (Hurston, 2021, p. 106, grifo meu). 

 

A visão distorcida de Joe Starks reforça a ideia de que a idade de uma mulher define seu 

valor, com base em um padrão que glorifica a juventude e marginaliza o envelhecimento e cria 

pressões que funcionam como gatilhos para mais inquietações no coração de Janie. Enxergar a 

sua idade como símbolo de força e não como um fator de desvalorização não é tarefa fácil 

diante das atrocidades do esposo, que sente sua virilidade ameaçada ao passo que Janie 

amadurece em idade e consciência.  

 

Então Joe Starks entendeu todo o sentido, e sua vaidade sangrou como um 

dilúvio. Janie roubara-lhe a ilusão de irresistível virilidade que todo homem 

alimenta, que era terrível. O que a filha de Saul fizera com Davi. Mas Janie 

fizera pior, arrancara sua armadura vazia diante dos homens [...] dali por diante 

[...] olhariam as coisas com inveja e teriam pena no homem que as possuía 

(Husrton, 2021, p. 107). 

 

A virilidade masculina, por sua vez, tem sido historicamente associada à força, à 

liderança e ao controle. No entanto, essa concepção rígida da masculinidade pode ser facilmente 

percebida como ameaçada, diante da sensação de perda do status, da falta de influência, da 

insegurança, do descontrole e da dominação: “Joe Starks não sabia como dar nome a tudo isso, 

mas sabia a sensação. Por isso bateu em Janie com toda a sua força e expulsou-a da loja” 

(Hurston, 2021, p. 107). 

A ideia de virilidade masculina foi moldada por normas culturais e sociais que valorizam 

atributos como competitividade, agressividade e independência. Assim, a sensação de que a 

virilidade está ameaçada pode levar a reações prejudiciais, como a resistência à igualdade de 

gênero e a violência, por exemplo. É claro que nada disso justifica qualquer ato machista; 

contudo, reforça ainda mais o nível de covardia de muitos homens, que assim como o falecido 

Starks, nem em seu leito de morte se arrependem dos seus atos e prosseguem ouvindo apenas a 

sua própria voz. Isto pode ser observado na passagem a seguir, na qual Janie adentra o quarto 

do ex-marido moribundo. Ela assiste à relutante morte do esposo, enquanto tenta arrancar-lhe 

o arrependimento e, sem êxito, observa-o partir.  

 

– Eu sabia que ocê não ia me ouvir. Cê muda tudo, mas nada muda ocê... nem 

a morte. [...] Tava ocupado demais escutando a tua própria vozona. [...] – Toda 

essa mensura, toda essa obediência com tua voz... num foi por isso que eu 

corri estrada abaixo pra descobrir do cê. [...] A gélida espada do pé redondo 



67 

 

cortara sua respiração e deixara suas mãos numa posição de agônico protesto. 

Janie deu-lhe a paz sobre o peito dele, depois examinou a face morta por um 

longo tempo. – Esse negócio de sentar no trono foi duro demais pra Jody – 

murmurou. [...] Tinha muita pena, pela primeira vez em anos (Hurston, 2021, 

p. 116-117). 

 

A morte de Starks marca um ponto da narrativa em que o fracasso do patriarcado se 

evidencia, ou seja, o seu falecimento serve como metáfora para a morte do patriarcado e, na 

medida em que isto ocorre, Janie Starks passa por um processo de renascimento e reconexão 

consigo mesma, sinalizando a sua redescoberta. Um novo ciclo se inicia em um movimento 

crescente de emancipação, autoconhecimento, energia feminina e resgate da sua criança 

interior. 

 

Pensou no que acontecera na formação da voz de um homem. Depois pensou 

em si mesma. Anos atrás, mandara seu eu criança esperá-la no espelho. Fazia 

muito tempo desde que se lembrou disso. Talvez fosse melhor procurar. Foi 

até a penteadeira e olhou com atenção sua pele e suas feições. A menina se 

fora, mas uma mulher bonita tomara o seu lugar. Arrancou o lenço da cabeça 

e soltou a abundante cabeleira. O peso, o comprimento, a glória lá estavam. 

Ela se avaliou bem, penteou os cabelos e tornou a amarrá-los. Depois 

engomou e passou no rosto, fazendo dele exatamente o que as pessoas queriam 

ver, abriu a janela e gritou: -Vem cá, gente! Jody morreu. Meu marido me 

deixou (Hurston, 2021, p. 116). 

 

O ato de remover o pano da cabeça remete à libertação da protagonista em relação a 

uma das primeiras exigências do recém-falecido esposo. Ao olhar-se no espelho, ela se 

reencontra e a semente de esperança um dia plantada por ela em seus momentos de aniquilação 

gemina aos poucos, concebendo- lhe a consciência de si; da menina que foi um dia, da mulher 

que tornou e da nova mulher que está prestes a surgir. Ao soltar cabelos ela se conecta com a 

sua feminilidade e vaidade. Sua pilosidade funciona como uma capa protetora. Perrot (2019, p. 

50), afirma que o “primeiro mandamento das mulheres é a beleza. “Seja bela e cale-se”. Aquele 

era o tipo de beleza preferido por Joe. Contudo, a beleza à qual me refiro, considerando o status 

social obtido por Janie Starks, é a de sentir-se bela não apenas em aparência, mas em 

emancipação e soberania. Sentir-se bela para si, de dentro para fora, de fora para dentro, não 

mais como critério de satisfação do outro ou capital de troca amorosa e sequer para manter a 

harmonia da vida matrimonial, mas para sentir-se e ser verdadeiramente uma mulher. “Acabou. 

Fim. Nunca mais. Trevas. Buraco fundo. Dissolução. Eternidade. Choro e lamento do lado de 

fora. Do lado de dentro [...]ressurreição e vida” (Hurston, 2021, p. 116). 

Por outro lado, na condição de viúva, Janie Starks ainda carrega o peso do sobrenome 

de Joe e do olhar crítico da sociedade, o que a faz sentir a interna responsabilidade de mantê-lo 



68 

 

vivo em essência. “Janie descobriu muito rápido que sua viuvez e prosperidade eram um grande 

desafio no Sul da Flórida” (Hurston, 2021, p. 119). Vestir-se de preto, manter-se recolhida 

dentro do lar e expressar culturalmente um eterno luto seria potencialmente a sua única opção.   

 

Antes de dormir naquela noite, queimou todos os seus panos de cabeça e saiu 

pela casa com os cabelos numa grossa trança balançando bem abaixo da 

cintura. Foi a única mudança que as pessoas viram nela. Quando Janie surgia 

em seu branco de luto, tinha bandos de admiradores da cidade e de fora. 

[...]não via motivo para correr a mudar tudo em volta. [...] Teria o resto da vida 

para fazer o que quisesse (Hurston, 2021, p. 118-122).  

 

A viuvez feminina é uma experiência profundamente transformadora, marcada por luto, 

desafios e, muitas vezes pela transformação da própria identidade. Ao longo da história, a 

sociedade impôs às viúvas papéis específicos, muitas vezes restringindo a sua autonomia e 

liberdade. No entanto, a viuvez pode ser um momento de reconstrução, de novas possibilidades 

e de fortalecimento emocional. É o que acontece à protagonista de Hurston, que descobre novas 

paixões, aprofunda suas conexões espirituais e fortalece sua independência.  

Para a maioria das mulheres, após um período de luto, separação ou simplesmente uma 

fase de introspecção, abrir-se para um novo amor pode ser um processo desafiador, mas também 

é extremamente enriquecedor. O tempo dedicado ao autoconhecimento permite que a mulher 

compreenda melhor suas necessidades, expectativas e desejos, seja para si ou para viver um 

novo relacionamento amoroso.   

A inesperada chegada de um novo homem na vida de Janie assinala o recomeço de uma 

vida a dois extremamente diferente das que ela viveu nos relacionamentos anteriores. 

Entretanto, em consequência das experiências passadas, ela ainda mantém o receio de sofrer 

novamente. Apesar disso, algo no rapaz faz com que ela não se sinta pressionada ou limitada, 

mas, leve. 

 

Às cinco e meia, entrou um homem alto. Janie estava encostada no balcão, 

traçando rabiscos com um lápis num pedaço de papel. Sabia que não sabia o 

nome dele, mas lhe parecia conhecido. – Noite, Dona Starks – disse ele, com 

um sorriso maroto, como se os dois tivessem uma grande piada em comum. 

Ela gostou da história que a fazia rir mesmo antes de ouvi-la (Hurston, 2021, 

p. 123). 

 

O relacionamento entre Janie e Tea Cake vai se estabelecendo gradativamente, enquanto 

ele se mostra sempre disponível e disposto amá-la independentemente do seu status financeiro, 

da viuvez e de tantas outras diferenças entre eles. O casal mostra que o amor não tem idade, 



69 

 

tempo ou manual de instruções e que, quando chega, pode ser um presente a iluminar de 

maneira surpreendente a vida da pessoa que o recebe.  

Não a privar de viver, de sorrir e de ser ela mesma, são elementos que fazem com que 

Tea Cake vá aos poucos conquistando o seu coração. O trecho a seguir corresponde ao momento 

em que ele a convida para jogar uma partida de damas: 

 

- Que tal jogar umas damas? A senhora parece difícil de vencer. – Eu sou, 

porque num sei jogar nada. – Então num gosta de do jogo? – Gosto, sim, mas 

também num sei se gosto ou não, porque ninguém nunca me mostrou como é. 

[...] Ele armou o jogo e pôs-se a mostrar-lhe como era, e ela se sentiu 

refulgindo por dentro. Alguém queria que ela jogasse. Alguém achava natural 

que ela jogasse. Aquilo era simpático. Deu uma boa olhada nele e sentiu 

pequenos estremecimentos com cada ponto positivo (Hurston, 2021, p. 125). 

 

A falsa ideia de inferioridade intelectual feminina, a noção de que a mulher é 

intelectualmente inferior ao homem é utilizada como justificativa para sua exclusão dos espaços 

de aprendizado, da tomada de decisões e da autonomia profissional. Segundo Perrot, 

 

[...] o sexo feminino é visto como uma carência, um defeito, uma fraqueza da 

natureza. Para Aristóteles, a mulher é um homem mal-acabado, um ser 

incompleto, uma forma malcozida. Freud faz da “inveja do pênis”, o núcleo 

obsedante da sexualidade feminina. A mulher um ser em concavidade, 

esburacado, marcado para possessão, para a passividade. Por sua anatomia. 

Mas também por sua biologia. [...] Só se descobrirá o mecanismo da ovulação 

no século XVIII e é somente em meados do séc. XIX que se reconhecerá a sua 

importância. Inferior, a mulher o é, de início, por causa de seu sexo, de sua 

genitália (Perrot, 2019, p. 63). 

 

Muitas culturas propagaram a ideia de que a capacidade intelectual feminina seria 

limitada, o que corrobora a imagem da mulher como pertencente ao sexo que precisa de ser 

protegido, enclausurado no lar e possuído, estando tais condições ligadas diretamente ao seu 

intelecto. Essa visão também foi bastante difundida e reforçada por instituições religiosas e 

sistemas educacionais que restringiram o acesso de muitas mulheres ao conhecimento ao longo 

da história.  

Em Seus Olhos viam Deus, Janie é constantemente subestimada pelo esposo Joe Starks 

com relação à sua imaginada falta de inteligência: “Jody me dizia que eu nunca ia aprender. Era 

muito pesado para minha cachola” (Husrton, 2021, p. 126). No sentido oposto ao das atitudes 

do falecido, Tea Cake instiga em Janie a autopercepção da sua grandeza intelectual. Ao convidá-

la para uma partida de damas reforça a ideia de que ela é capaz, que como mulher não é inferior, 

mas uma companheira tão dotada de intelecção quanto ele enquanto homem. Jogar, pescar, sair 

à noite, etc., são atividades que vão se tornando mais recorrentes no cotidiano do casal. 



70 

 

 

A lua tá bonita demais pra alguém perder dormindo – disse Tea Cake depois 

de lavarem os pratos e copos – Vamo pescar. – Pescar? Nessa hora da noite? 

– Um-hum, pescar. [...] Foi uma maluquice tão grande pescar minhocas à luz 

de candeia, e partir para o lago Sabelia depois da meia-noite, que ela se sentiu 

como uma criança violando as regras. Foi o que a fez gostar (Hurston, 2021, 

p. 133). 

 

As atitudes de Tea Cake desconstroem a ideia de que os afazeres domésticos são 

exclusividade das mulheres, reforçando o companheirismo e a igualdade de gênero, condição 

esta que não significa que homens e mulheres sejam idênticos, mas que tenham as mesmas 

condições de participação e valorização em suas relações sociais. As mulheres, a exemplo da 

personagem em análise, enfrentaram restrições e desigualdades diversas, como venho 

discorrendo neste tópico. É de suma importância salientar que atualmente, mesmo com alguns 

avanços, certas mulheres ainda lutam contra as barreiras estruturais que as acompanham 

historicamente e as discriminam em relação às disparidades salariais, à falta de 

representatividade em cargos de liderança e em outros segmentos sociais. A protagonista do 

romance representa uma infinidade de mulheres que tiveram e ainda têm suas possibilidades de 

crescimento podadas, suas vozes castradas e seus desejos reprimidos em algum momento da 

vida por um contexto de vivências e vínculos pautados nas regras hétero-patriarcais.  

Outro a fator interessante na dinâmica do relacionamento entre Tea Cake e Janie, está 

na valorização de aspectos que eram constantemente ignorados por Jody Starks durante o tempo 

em que passaram juntos. A inteligência, as habilidades e a feminilidade da companheira ganham 

atenção, respeito, carinho e destaque, como por exemplo ressignificação e valorização da beleza 

dos seus cabelos.  

 

Foram para a cozinha, prepararam os peixes, broas de milho e comeram. 

Depois Tea Cake foi ao piano sem sequer pedir licença e começou a tocar e 

cantar blues, lançando sorrisos para trás. Os sons embalaram Janie, levando-a 

a um cochilo, e ela acordou com ele penteando-lhe os cabelos e lhe fazendo 

cafuné. Isso a deixou mais relaxada e sonolenta (Hurston, 2021, p. 136).  

 

Neste ponto da narrativa, Janie Woods, antes desvozeada, recebe uma nova roupagem. 

Além do resgate da sua voz e autonomia, há uma ampliação de perspectivas que giram em torno 

do seu processo rumo ao autoconhecimento. Quando me refiro ao ressurgimento da voz da 

protagonista, pontuo o seu renascer em vários aspectos, como a sua construção identitária como 

mulher, não apenas ao ato de falar em si, mas ao fato de que ela passa a ser apresentada como 

uma mulher ativa, consciente, madura, confiante e decidida. As experiências adquiridas com o 



71 

 

tempo contribuem para que possa enxergar amplamente suas possibilidades, tanto dentro dos 

relacionamentos amorosos quanto para si, vejamos:  

 

Tea Cake num é Jody Starks, e se quisesse ser, ia ser um fracasso total. Mas 

assim que eu me casar com ele, todo mundo vai comparar. Por isso a gente vai 

pra algum lugar e começar tudo de novo do jeito de Tea Cake. Num é nenhuma 

proposta comercial nem corrida pra pegar propriedade e título. É uma coisa 

de amor. Eu já vivi do jeito da Avó, agora quero viver do meu (Husrton, 2021, 

p. 147). 

 

A viagem de Janie com Tea Cake para Everglades marca o começo da vida a dois de um 

modo diferente, com mais coragem, esperança e renovação. Recomeçar, e ressignificar: cada 

experiência vivida contribui para que busquem construir e fortalecer um ao outro, tanto na 

felicidade quanto muitos desafios compartilhados pelos dois. 

 Janie carrega consigo os aprendizados do passado e o desejo de construir uma 

convivência genuína e equilibrada. A oportunidade de construir algo mais autêntico, onde a 

comunicação e o respeito sejam prioridades, de se permitir e viver um vínculo baseado na 

confiança e no afeto recíprocos. A compreensão da personagem sobre esses aspectos fica ainda 

mais clara ao longo da convivência do casal e da consolidação do seu autoconhecimento. 

Compreender as próprias emoções e limites faz com que possa acessar o seu interior e expressar 

melhor os seus sentimentos, medos, inseguranças e expectativas.  

Tea Cake surge como um símbolo de espontaneidade e aventura, apresentando a Janie 

uma nova forma de amar baseada na alegria, no companheirismo e na reciprocidade. Ela 

encontra uma relação que lhe permite explorar sua identidade e os seus desejos sem as amarras 

do controle patriarcal.  

 

Às vezes Janie lembrava dos tempos da casa grande e da loja, e ria consigo 

mesma. O que aconteceria se Eatonville a visse agora, de macacão de brim 

azul e botas? Aquele monte de gente à sua volta e o jogo de dados no chão de 

sua casa! Sentia pena das amigas de lá, e desprezo pelos outros. Os homens 

discutiam muito ali, como faziam na varanda da loja.  Só que ali podia ouvir, 

rir e mesmo falar um pouco, se quisesse. Chegou ao ponto em que podia contar 

ela própria histórias cabeludas, de tanto ouvir os outros. Como gostava de 

ouvir, e os homens de ouvirem a si mesmos, eles diziam palavrão até o limite 

em volta do jogo. Por mais bruto que fosse, era raro as pessoas ficarem 

furiosas, porque tudo se fazia na brincadeira (Hurston, 2021, p. 171). 

 

No entanto, esse amor não é isento de complexidades. Tea Cake desafia Janie a viver 

fora dos padrões tradicionais, mas também produz algumas dinâmicas de poder da época, 

evidenciando as tensões entre paixão e domínio, liberdade e possessividade. Os desafios entre 

os dois se estendem desde as dificuldades financeiras até a luta para equilibrar amor e 



72 

 

independência. Ao longo dessa jornada a heroína de Hurston aprende a tomar decisões por si 

mesma, desenvolvendo força interior e autonomia emocional.  

Em Everglades, o casal lida com grandes provações. O furacão que atinge a região em 

que estão os deixa à beira da morte, mas nem assim abandonam um ao outro. Na passagem 

abaixo, detalhadamente narrada, é perceptível a força de querer viver e de salvar um ao outro 

durante a tragédia.  

 

Tea Cake e Janie já se achavam a alguma distância da casa quando 

encontraram água funda. Então tiveram de nadar um pouco, e Janie aguentava 

dar mais que algumas braçadas de cada vez, [...] Tea Cake teve que leva-la até 

chegarem finalmente a uma elevação que conduzia ao aterro. [...] - Nada até a 

vaca e se agarra no rabo dela! [...] o cachorro correu pelas costas da vaca para 

atacar e Janie gritou e escorregou. [...] Tea Cake ergueu-se no traseiro da vaca 

e agarrou-o pelo pescoço. Mas era um cachorro forte, e ele estava cansado 

demais. [...] Lutaram e de algum modo o bicho conseguiu dar uma mordida 

no alto da bochecha de Tea Cake (Hurston, 2021, p. 210-212). 

 

O furacão dá início ao que está por vir. Após ser mordido pelo cão, Tea Cake desenvolve 

sérios problemas de saúde, a ponto de não se reconhecer, nem aos outros. Janie cuida do esposo 

com amor e zelo, mas diante do grave quadro de doença que se desenrola perante ela a não há 

muito mais a fazer. Entre os devaneios, delírios e ataques do amado, que havia contraído raiva 

canina devido à mordida que o cachorro lhe havia dado, ela se depara com a escolha difícil de 

ter que salvar sua própria vida. “O revólver e o rifle dispararam quase ao mesmo tempo. [...] 

No mesmo dia de sua dor, ela estava na cadeia. [...] Ela os fez ver que jamais poderia querer 

livra-se dele. Não suplicou a ninguém. Simplesmente sentou-se ali e falou.” (Hurston, 2021, p. 

232-236). 

A acusação de assassinato pela morte do marido, leva Janie a enfrentar o julgamento 

judicial e o da sociedade. Mesmo assim, lhe é concebida a oportunidade de falar, de contar sua 

versão dos fatos, defender-se e ser compreendida. Na sua jornada ela se depara com   o amor e 

o medo e toma decisões difíceis durante o percurso. No final, desfruta da conquista de si mesma 

ao encarar um recomeço que não depende de outras pessoas, mas da sua própria força e 

resiliência. 

 

4.2 A carga simbólica em Seus Olhos viam Deus 

  

Ao despojar-se de tudo o que se passou na sua vida até o ponto em que decide 

empreender a sua caminhada de autodescoberta, Jane Crawford assume um status de 

contemplação, instância de escuta profunda, entrega e transformação. Em mundo marcado pelo 



73 

 

excesso de ruídos e distrações, aprender a silenciar-se, tornou-se para ela, um exercício de cura 

interior e reconexão constante com o Divino.  

De acordo com Mestre Eckhart30 (2008), citado por Nogueira (2017, p. 25), despojar-se 

de tudo é como abrir um espaço vazio na alma, sem intermediários, para que Deus ali se 

coloque: nem mais nem menos. Neste sentido, vazio e plenitude não são contraditórios, são a 

mesma coisa: como ensina este filósofo medieval, estar vazio de toda criatura é estar cheio de 

Deus.  A visão transcendentalista de Janie Crawford surge da sua intuição, interior, da conexão 

com a natureza e da experiência individual. Ela enxerga a natureza como fonte de sabedoria, 

caminho para o autoconhecimento como caminho para Deus. Nesta perspectiva, Rodrigues 

afirma que 

 

O movimento Transcendentalista apregoa que o ser humano é resultado de sua 

própria percepção, como ser material e espiritual; o racional que reflete o 

espiritual e vice-versa – é a identificação do indivíduo com Deus. Os 

Transcendentalistas baseavam-se em doutrinas que têm como base o idealismo 

e o otimismo e procuravam a divindade existente em cada indivíduo, que faria 

sua autodescoberta, provendo a autossuficiência através da autoexpressão 

(Rodrigues, 2019, p. 43).  

 

Ao aniquilar-se o indivíduo adquire uma visão transcendental. Assim, Janie Woods 

atinge um status de contemplação, espaço de escuta profunda, entrega e transformação. Em 

mundo marcado pelo excesso de ruídos e distrações, aprender a silenciar-se, tornou-se para ela, 

um exercício de cura interior. O ato de silenciar não se restringe à ausência de palavras, mas 

gera uma condição interior que permite a experiência da transcendência, plenitude e encontro: 

“Então, um dia, [Janie] viu sua sombra cuidando da loja e prostando-se diante de Jody, enquanto 

ela mesma se sentava à sombra de uma árvore, com o vento soprando-lhes os cabelos e as 

roupas. Alguém ao lado fazendo da solidão verão. (Hurston, 2021, 104). Ainda enquanto Jane 

Starks, a força divina que habita o vazio da sua alma se deixa preencher, enquanto o “Alguém” 

ao seu lado pode ser interpretado como uma fortaleza na sua solidão, uma energia pura que se 

“faz verão” em seu insulamento, Deus. 

 

Foi a primeira vez que isso aconteceu, mas após algum tempo se tornou tão 

comum que ela deixou de surpreender-se. Parecia uma droga. De certa forma 

era bom porque se reconciliava com tudo. Deixava-a de tal modo que aceitava 

tudo com a impassibilidade da terra, que se encharcara de urina e perfume com 

a mesma indiferença (Husrton, 2021, p. 104). 

 
30 Eckhart de Hochheim, foi um frade dominicano, reconhecido por sua obra como teólogo e filósofo e por seu 

misticismo. Ele é considerado como um dos grandes símbolos do espírito intelectual da Idade Média e adquiriu 

status como um grande místico dentro da espiritualidade popular contemporânea, bem como um interesse 

considerável de estudiosos que o situam dentro da tradição escolástica e filosófica medieval. 



74 

 

 

Esta ligação transcendental promove na vida da personagem uma transformação que a 

impulsiona a visualizar sua vida exterior e interior sob uma perspectiva anímica e madura, ação 

corriqueira em sua rotina, capaz de elevá-la a uma dimensão espiritual em que sente alívio, 

serenidade e tranquilidade. Para além disso, saber esperar no Divino é um passo que a faz 

reconectar-se consigo mesma. Um dos elementos que sinalizam esta reconexão, por exemplo, 

se dá pelo ato de soltar os cabelos e reencontrar a sua feminilidade antes apagada. “O negócio 

do pano de cabeça a irritava muito. Mas Jody estava decidido. Ela NÃO ia exibir os cabelos na 

loja. Não era de modo algum ajuizado” (Hurston, 2021, p. 79). 

O cabelo, um dos símbolos mais importantes dentro dessa conjuntura, é para os homens 

uma questão de honra, força virilidade e mérito; para as mulheres sugere feminilidade, sedução, 

tentação e pecado. Devido ao controle imposto às mulheres no século XIX, o cabelo feminino 

continuava sendo um território de disputa simbólica, entre repressão e liberdade de autonomia. 

Segundo Perrot 

 

Porque a mulher foi criada para o homem, “a mulher deve trazer o sinal de 

submissão sobre sua cabeça” [...] As mulheres devem se calar nas assembleias. 

Usar o véu ao profetizarem. Usar o véu como sinal de dependência: “a mulher 

deve trazer sobre sua cabeça o sinal da autoridade”. No século XIX, uma 

mulher “de respeito” traz a cabeça coberta, uma mulher de cabelos soltos é 

uma figura do povo, vulgar (Perrot 2019, p. 56).  

 

A questão do pano de cabeça como uma imposição a Janie em um dos seus 

relacionamentos amorosos, constituiu esse ato de repressão da sua identidade como forma de 

submissão e obediência ao esposo. Dentre tantas formas de silenciamento, a autoridade sobre a 

protagonista é marcada por este ato que fortalece a ideia de dominação quando dela é retirado 

o direito de se exercer a sua feminilidade.       

 A desconstrução desse simbolismo acontece quando Janie se desfaz dos panos de 

cabeça, após a morte do esposo. Esta passagem é marcada por uma forte carga simbólica que 

remete à sua libertação, das amarras do patriarcado. “A menina se fora, mas uma mulher bonita 

tomara seu lugar. Arrancou o lenço da cabeça e soltou a abundante cabeleira, o peso, o 

comprimento, a glória lá estavam. Ela se avaliou bem, penteou os cabelos” (Hurston, 2019, p. 

116).             

 Ao libertar-se dos panos que lhe cobrem a cabeça, o que representa um ato de resistência 

e autodescoberta, Janie Crawford liberta-se metaforicamente do patriarcado. Este 

posicionamento passa a ocorrer com frequência ao longo do périplo da personagem, que se 

redescobre a cada ato libertador e encontra a sua força feminina interior. Ao longo da narrativa, 



75 

 

que se confunde com a sua caminhada, Janie, vai aprendendo que esperar em Deus não é um 

peso, mas um privilégio. É neste momento que Ele a convida a confiar N’ele plenamente, 

compreendendo que planos Dele são maiores e que os desafios diários podem ser superados. 

Ao aceitar este processo de construção da fé, a personagem encontra a certeza de que tudo é no 

tempo Dele. Este laço se fortalece com o passar do tempo, com as experiências positivas e 

negativas adquiridas por ela em seus relacionamentos amorosos e na convivência com as 

pessoas ao seu redor. Esta força parece provir da sua alma irrequieta, mas também da Natureza: 

a paisagem rural da Flórida serve como uma personagem à parte, com os seus ciclos de vida e 

morte retratando a sua jornada interior e reforçando a ideia da conexão entre a mulher e a 

natureza.            

 Para que se entenda melhor a conexão mulher/Natureza, parto do pensamento 

ecofeminista de que a luta pela igualdade de gênero se conecta à luta por preservação ambiental 

e que a exploração das mulheres e da natureza está diretamente interligada por um sistema 

patriarcal que subjuga tanto o feminino quanto o meio ambiente, uma relação simbólica entre a 

mulher e a Terra que tem sido utilizada para justificar os sistemas e práticas de dominação. Este 

viés de pensamento se justifica pelo fato de que 

  
[...] o patriarcado se exprime com a mesma lógica do poder machista, opressor 

e totalitário da agroindústria, atacando os fundamentos da vida, na sua 

expressão simbólica mais profunda: a fecundidade do ser vivo. Daí a luta de 

feministas pela libertação da mulher e da natureza, ambas exploradas (Flores; 

Trevizan, 2015, p. 2). 

 

 De acordo Flores e Trevizan (2015, p. 3) existem três tendências ecofeministas31: a 

clássica, “que vê no homem a predisposição natural para a competição e a destruição, e sua 

obsessão pelo poder”, a espiritualista “fundamentada nos princípios religiosos” e a 

construtivista, que nega a relação entre mulher e Natureza como uma característica intrínseca 

do sexo feminino, mas da responsabilidade de gênero resultante da divisão social do trabalho, 

da distribuição do poder e da propriedade. (Angelin, 2006, apud Flores; Trevizan, 2015, p. 3). 

A percepção ecológica tanto quanto a feminista estão bastante presentes no enredo de Seus 

Olhos.  A relação entre ciência, mulher e Natureza representada pela protagonista é narrada sob 

um aspecto que compreende em parte a concepção socioeconômica de dominação patriarcal em 

 
31 O termo Ecofeminismo surgiu nos anos 1970, sendo popularizado por pensadores como Fraçoise d’Eaubonne e 

usado pela primeira vez em 1974 pelo mesmo estudioso, o qual fundou, na França, o movimento Ecologia e 

Feminismo. Uma das primeiras preocupações seria a relação entre ciência, mulher e natureza. Ademais, a 

abordagem ecofeminista destaca como o patriarcado impõe uma lógica de dominação tanto sobre as mulheres 

quanto sobre a natureza, tratando ambos como recursos a serem explorados.  



76 

 

si, mas também se conecta com a tendência espiritualista, que compreende a capacidade de 

aprendizado e resiliência através da natureza. O elo entre Janie e elementos naturais são 

narrados do início ao fim da obra. Estes parecem estar ligados de maneira profunda e 

significativa aos seus momentos de reflexão, às diferentes fases da sua vida, suas decisões, seu 

modo de enxergar as coisas ao seu redor e a si mesma. A simbologia do horizonte e da árvore -

a pereira, por exemplo- prenuncia as transformações ao longo de sua jornada, a chegada à 

adolescência, as descobertas sobre o próprio corpo, a alma e o coração. 

 

Janie via sua vida como uma grande árvore cujas folhas eram as coisas 

sofridas, desfrutadas, feitas e desfeitas. A aurora e a danação estavam nos 

galhos. [...] Janie passara a maior parte do dia debaixo de uma pereira em flor 

no quintal. Nos últimos três dias, vinha passando cada minuto que podia 

roubar das tarefas diárias debaixo daquela árvore. Quer dizer, desde que abrira 

a primeira florzinha minúscula. A árvore a havia chamado a contemplar um 

mistério. De talos marrons a luminosos botões à nívea virgindade do branco. 

[...] Viu uma abelha portadora de pólen mergulhar no sacrário de uma flor; os 

milhares de irmãs-cálice curvarem-se para receber o beijo do amor, e o arrepio 

de êxtase da árvore, desde a raiz até o mais minúsculo galho, tornou-se creme 

em cada flor, espumando de prazer (Husrton, 2021, p. 29-30). 

 

A pereira representa a natureza ideal para Janie. Através da interação entre as abelhas e 

as flores da árvore, a personagem testemunha um momento cheio de energia erótica, interação 

apaixonada e harmonia. Esta árvore possui um rico simbolismo, associado à renovação, à 

paciência e à fertilidade. Representa ainda a resistência da vida diante dos desafios e a promessa 

de abundância no tempo certo, símbolo de perseverança, sabedoria, autodescoberta e conexão 

com o sagrado. A natureza cíclica da pereira, que inclui o cair e renovar de suas folhas e frutos 

para se fortalecer, representa uma fase de aparente estagnação que pode ser comparada aos 

momentos de silêncio e espera remetentes aos altos e baixos da vida da personagem, que aos 

poucos vai se reestabelecendo com a chegada das flores brancas e delicadas e sinalizam 

renovação e esperança.  

Na minha concepção a filosofia do movimento transcendental se sobressai dentro do 

romance. No caso específico da árvore, a relação entre a pereira e esta corrente filosófica pontua 

a conexão de Janie com a natureza e simboliza sua busca por uma experiência espiritual e 

emocional mais profunda. O transcendentalismo, que valoriza a intuição e a conexão com o 

mundo natural, é refletido na forma como Janie interage com a pereira, que representa a sua 

procura por amor verdadeiro e liberdade. A interpretação que faço deste símbolo realça a 

atenção para a abordagem de temas como a fertilidade, a beleza da vida e a energia erótica, 

termos que igualmente são comuns ao transcendentalismo.  



77 

 

Além do mais, sob esta perspectiva, a obra enfatiza a importância da intuição, da 

espiritualidade e da conexão com a natureza. Janie Crawford busca sua própria identidade e 

liberdade em um mundo que tenta limitá-la. Essa busca pelo autoconhecimento e a valorização 

da experiência pessoal são temas que ressoam os princípios transcendentalistas. A relação de 

Janie com a natureza, especialmente em momentos de reflexão e autodescoberta, também 

reflete essa conexão profunda que os transcendentalistas valorizavam. Hurston (2021) utiliza a 

voz e a experiência feminina para explorar temas de liberdade e individualidade, que são 

centrais a este movimento do século XIX. A obra também aborda a ideia de que a verdadeira 

felicidade e realização vêm de dentro, um conceito que ecoa das crenças transcendentais na 

autossuficiência e na busca pela verdade pessoal.  

O Sol também aparece ao longo do romance como um símbolo do destino, da passagem 

do tempo e do despertar espiritual, trazendo luz interior e clareza emocional e mental para a 

protagonista, que vai despertando para a verdade. É a manifestação da luz maior. “O simbolismo 

do Sol [...] se não é o próprio deus, é para muitos povos, uma manifestação da divindade. Pode 

ser concebido como filho do Deus supremo. [...] é o olho do Deus supremo [...] O Sol está no 

centro do céu como o coração no centro do ser” (Chevalier e Gheerbrant, 1982, p. 836). 

Alinhada à clareza proporcionada pelo símbolo do Sol, referência bastante recorrente na 

narrativa, Janie se projeta num futuro diferente do seu presente, almeja uma vida redentora para 

si que é sempre acompanhada por ima fonte inesgotável de luz. Há sempre um novo dia, uma 

nova chance de mudar e viver que pode ser constatada pela fala do narrador onisciente: “Às 

vezes projetava-se no futuro, imaginando sua vida diferente do que era. Mas a maior parte do 

tempo vivia dentro dos seus limites, com as perturbações emocionais parecendo os desenhos 

das sombras na mata – indo e vindo com o Sol” (Hurston, 2021, p. 102). 

O astro rei simboliza também o fim da escuridão da ignorância e o início de um estado 

de consciência mais elevado. É um reflexo do poder de Deus, da fonte suprema da criação, o 

nascer e o pôr do sol, o renascimento e a morte. É fonte de luz e calor da vida. Contudo, quando 

prestes a se pôr, leva com ele algumas certezas sobre suas expectativas.  “O sol estava quase se 

pondo, e Janie o vira nascer sobre seu perturbado amor e depois atirara em Tea Cake, e estivera 

na cadeia e fora julgada para morrer e agora estava livre (Hurston, 2021, p. 237). No entanto, 

ao nascer dia a pós dia, Janie contempla o sol que aquece, sustenta a sua vida e lhe conduz para 

a alegria, a plenitude, a vitalidade e a liberdade e expansão do coração.   

 O furacão é um símbolo que representa a fúria destrutiva da natureza e funciona como 

o oposto da pereira e do horizonte, que simbolizam beleza e prazer, enquanto o primeiro 

demonstra o quão caótico e caprichoso o mundo pode ser. Este fenômeno da natureza faz Janie 



78 

 

se questionar o que e quem ela é, o que está por vir e qual é o seu lugar no universo. De acordo 

com Chevalier e Gheerbrant (1982), 

 

Nas tradições ameríndias, o furacão (ciclone, tromba, tornado, redemoinho) é 

concebido como uma conjugação dos três elementos (o ar, o fogo, a água) 

contra a terra: uma revolta dos elementos. É uma libertinagem quase orgiástica 

das energias cósmicas. Simboliza o fim de um novo tempo e a promessa de 

um tempo novo. Depois da destruição, a terra infatigável reproduzirá outra 

coisa (Chevalier e Gheerbrant, 1982, p. 455). 

 

Sua natureza impessoal é simplesmente uma força de pura destruição, mas também faz 

com que a personagem levante ainda mais questionamentos sobre o mundo e a importância da 

fé em Deus em meio ao conflito com o universo ao seu redor a partir das suas tempestades 

interiores. Diante do furacão, Janie pensa em como pode sobreviver em um mundo cheio de 

caos e dor. Ao conseguir superar este momento de tribulação, ela encontra sentido e rumo nas 

decisões que precisam ser tomadas para mais uma etapa de sua vida.    

 A protagonista enfrenta este fenômeno apavorante ao lado de Tea Cake - seu atual e 

último cônjuge- em Everglades, onde o casal lida com vários contratempos. O furacão me 

parece ser ainda um prenúncio, com já falei, do que estaria ainda por vir: Em Seus Olhos a 

figura do cão como símbolo satânico e presságio do mal é evidenciada pelo ataque a Janie e Tea 

Cake ao atravessarem a enchente pós-tornado. O cão que ataca Tea Cake pode ser interpretado 

como a imagem de satanás, que o deixa doente, o cega de raiva, ciúme e lhe faz desconhecer a 

sua tão amada Janie, chegando a tentar tirar a vida dela. Segundo Chevalier e Gheerbrant (1982) 

 

Para alguns tártaros, Deus, no memento da criação, confiou o homem à guarda 

do cão, a fim de que ele o preservasse dos encontros com o diabo. Mas o cão 

deixou-se avassalar pelo inimigo e, por causa disso, tornou-se o responsável 

pela queda do homem. Para os iacutos32, foram as imagens dos homens que 

Deus confiara à guarda do cão, e este permitiu que o demônio as maculasse; 

como castigo, Deus deu ao cão sua forma atual. Muitas variantes retomam 

esse mesmo tema [...] Todas têm em comum: o cão, em virtude dessa 

intermediação, vai se tornando pouco a pouco um animal impuro, intocável; 

mais ainda a traição é também a causadora entre os homens das enfermidades, 

das impurezas internas que provêm, assim como o pelo do cão, da saliva do 

diabo. É assim que o cão se torna responsável pela morte dos homens, 

consequência final dessas calamidades, dessas sujidades e salivações 

(Chevalier e Gheerbrant, 1982, p. 455). 

                  

Ao se defender de Tea Cake, Janie atinge-o com um tiro fatal que a leva ao julgamento 

perante o tribunal. Este momento da acusação a Janie pelo assassinato de Tea Cake configura 

 
32 Os iacutos são um povo turco que vive na República da Iacútia, na Rússia. São o maior grupo étnico da região.  



79 

 

uma decisão, um resultado final que dá margem para dois destinos diferentes: Vida eterna com 

Deus, céu, ou condenação e separação de Deus, inferno.  Em seu coração, Janie sofre com a 

injustiça humana; ao seu redor todos a julgavam como culpada, mesmo agindo em legítima 

defesa. Há um julgamento final perante as leis terrenas, mas para a protagonista, há um 

significado que vai além do que os olhos longe de Deus possam ver: a verdadeira justiça, a 

divina, aquela que honra os que nela creem. Deus não julgaria a sua ação, mas faria valer a 

compaixão para com Janie e a sua honra diante das leis criadas pelo homem.  

 

Tentou fazê-los ver como era terrível que tudo chegasse a um ponto em que 

Tea Cake não podia voltar a si enquanto não se livrasse do cachorro doido que 

tinha dentro dele, e não podia livrar-se do cachorro e continuar vivendo. Tinha 

de morrer para livrara-se do cachorro. Mas ela não quisera mata-lo. Um 

homem está numa situação difícil quando precisa morrer para suportá-la. Ela 

os fez vê que jamais poderia querer livrar-se dele. Não suplicou a 

ninguém. Simplesmente sentou-se e falou, e quando acabou, calou-se. Já 

acabara havia um tempo quando o juiz, o advogado e o resto pareceram tomar 

conhecimento. Mas ficou sentada ali naquele banco de réus até o advogado 

dizer que podia descer. (Hurston, 2021, p. 235-236). 

 

A verdadeira justiça vai além das aparências externas e do poder mundano dos homens. 

A recompensa para Janie é a libertação plena de todas as amarras, silenciamento e juízo. A voz 

da protagonista ecoa como o cantar dos anjos perante toda a plateia, surge como um trovão, 

forte, firme, estrondosa. Eis que chega o veredito:  

 

- A defesa conclui - disse o advogado. [...] E Janie permaneceu sentada como 

uma pedra, esperando. Não era a morte que temia. Era o mal-entendido. Se 

eles dessem um veredito de que ela não queria Tea Cake e o desejava morto, 

isso era um verdadeiro pecado e uma vergonha. Pior que assassinato. Então o 

júri retornou. [...] – Julgamos que a morte de Vergible Woods foi inteiramente 

acidental e justificável, e que nenhuma culpa deve recair sobre a ré Janie 

Woods (Hurston, 2021, p. 235-236). 

 

A justiça de Deus é um dos temas centrais na narrativa. Os olhos de Janie viam Deus 

através de cada uma das suas experiências ao longo do seu périplo, dos desafios da vida 

cotidiana, das alegrias e tristezas, dos momentos de dores e conquistas. A protagonista é 

compelida a progredir como mulher, ser humano, filha de Deus, tanto em sua jornada física, 

por suas viagens e consequentes deslocamentos geográficos, quanto em sua jornada espiritual, 

pela sua conexão com o Divino. Através dessa força transcendental, Janie ganha voz e 

autonomia.            

 Apesar de estar exposta a tantas circunstâncias opressoras, a protagonista carreia a voz 

da história, que ganha ainda mais vida a partir da riqueza de detalhes de uma narrativa que 

transita entre o “eu” e o “ela”.  Ao assumir o domínio da diegese e partilhá-la com sua melhor 



80 

 

amiga Pheoby, a personagem coloca em prática a irmandade e ressignifica a ideia de uma 

trajetória fadada ao fracasso pelas limitações, que então se transforma em redenção e glória. 

Sua vida é o testemunho oralizado à amiga Pheoby, que representa a mediação entre a voz da 

amiga e as vozes de outras mulheres, trazendo a ideia de rompimento do silêncio feminino 

através da protagonista: 

 

Tudo bem, Pheoby, conta pra elas. Elas vai ficar admirada porque meu amor 

num foi que nem elas gosta, se algum dia elas teve um. Depois você deve dizer 

a elas que o amor num é que nem pedra de amolar, que a mesma coisa em toda 

a parte e faz a mesma coisa com tudo que toca, o amor é que nem oceano, é 

uma coisa que se move, mas memo assim toma forma da praia que encontra, 

e é diferente em toda praia (Hurston, 2021, p. 241). 

 

Pheoby representa a importância da sororidade e da escuta ativa; a sua relação com Janie 

simboliza a força do vínculo e o fortalecimento dos laços entre mulheres.  A ouvinte funciona 

como uma extensão do leitor. Ao escutar a história da amiga, a auxilia a construir empatia e 

reflexão sobre as experiências de liberdade, amor e autodescoberta:  

 

Nem seu pai nem sua mãe nem ninguém mais pode dizer nem mostrar pro cê. 

Duas coisa todo mundo tem de fazer por si mesmo. Tem de procurar a Deus e 

descobrir como é a vida vivendo eles mesmo. Fez-se um silêncio definitivo 

depois disso, de modo que pela primeira vez puderam ouvir o vento açoitando 

os pinheiros. [...] Pheoby abraçou-a com toda força e varou correndo a 

escuridão (Hurston, 2021, p. 241). 

 

Deste modo, a voz de Pheoby em Seus olhos viam Deus não é apenas a de uma amiga 

leal, mas um símbolo da valorização da narrativa feminina e da importância de ter alguém que 

realmente lhe escute, compreenda e repasse o pensamento íntimo do seu coração a outrem. Com 

o retorno de Janie Crawford a Eatonville, Pheoby se preocupa com a amiga, acolhe-a, abraça-

a. Esse cuidado genuíno faz com que ela seja a ouvinte ideal. A sua presença na narrativa 

fortalece e se une à voz da amiga causando um maior impacto e fomentando a ideia de poder 

das mulheres através da disseminação e da valorização de suas vozes. 

Portanto, a jornada de Janie pode ser vista como imersa não apenas nos aspectos 

mencionados neste tópico em relação à carga simbólica, mas é cabível que outras leituras 

interpretativas englobem opiniões discrepantes ou similares às que fiz aqui. Ao inserir este 

adendo no corpo de análise, identifiquei que Janie, por estar profundamente conectada a si e a 

Deus, consegue desafiar os papéis tradicionais, impostos às mulheres, ao passo que sua procura 

pelo amor verdadeiro também ganha fôlego. Assim, este processo de cura interior faz com que 

a sua busca pelo autoconhecimento, confiança e liberdade se concretize.  



81 

 

 

4.3 Conclusão do périplo: A identidade reconstruída e sensação de liberdade   

 

Mas cada pedacinho de mim é uma mulher e eu se disso. 

(Hurston, 2021, p. 106)  

 

A construção do Eu em narrativas como Seus Olhos Viam Deus evoca a questão da 

afirmação e da representatividade, bem como levanta questionamentos em torno do que envolve 

a construção da identidade do ser. Deste modo o mundo literário muitas vezes reflete 

experiências históricas e cotidianas e podem contribuir grandiosamente para a formação 

humana. Os valores, as tradições, os dilemas de um grupo social ou de um indivíduo narrados, 

podem permitir que algumas pessoas se reconheçam e compreendam melhor sua própria 

cultura, história, subjetividade, papel social e até mesmo cooperem para o autoconhecimento. 

Como afirma Mary Helen Washington, 

 

 Seus Olhos nos ensina alguma coisa, é que se trata de um texto rico e 

complexo, e que cada geração de leitores trará alguma coisa nova à nossa 

compreensão dele. [...] descobrimos nele alguma coisa de nossas próprias 

experiências, nossa própria linguagem, nossa própria história (Washington, 

2021, p. 15).  

 

Considerando tais apontamentos, é possível analisar a identidade reconstruída de Janie 

Crawford sob uma perspectiva que traz a ideia de empoderamento feminino. As fases de 

criança, adolescente, mulher, esposa e viúva, fazem com que a protagonista acumule uma 

bagagem de experiências e vivências ao longo da vida que as transformam na Janie inominada 

com a qual nos deparamos ao final do enredo. Não carrega mais os sobrenomes dos homens 

que a acompanharam durante o périplo e aos quais, de uma forma ou de outra, havia se 

sujeitado.  A este respeito Washington (2021, p. 8), pontua que: “[...] para a maioria das leitoras 

negras que descobrem Seus olhos... o que era mais absorvente era a figura de Janie Crawford – 

poderosa, articulada, autoconfiante e radicalmente diferente de qualquer personagem feminina 

antes encontrada na literatura.”  

Ao mesmo temo em que se conclui a construção da identidade a protagonista há a 

desconstrução da imagem da mulher como subserviente e passiva, uma visão imposta por 

estruturas patriarcais. A personagem está imersa em duas esferas; a primeira engloba a sua 

opressão e a segunda o autoconhecimento e a sensação de liberdade, como se remetessem à 

ideia do antes e do depois de uma transformação fundamental e decisiva em sua jornada. Ao 

dizer “Cada pedacinho de mim é uma mulher e eu sei disso". (Hurston, 2021, p. 106), como se 



82 

 

vê na epígrafe acima, a força da personagem de Hurston reafirma de modo impactante a sua 

representatividade como exemplo a ser seguido pelas demais mulheres.  

Assim, a fortaleza feminina da personagem transcende a ideia de poder físico e se 

manifesta através de múltiplas formas: do autoconhecimento, da resistência emocional, da 

autonomia e da capacidade de cuidar, criar e transformar sua realidade. Essa força é a chave 

para a superação das opressões por ela sofridas e para a reconstrução de uma nova identidade 

que então acomoda todas as outras antes assumidas -pelo menos até aquele ponto – corrobora 

a sua visão de mundo e satisfaz o seu ego.  

Ou seja, a antes mencionada infixidez identitária de Janie, a partir deste ponto deixa de 

fazer sentido porque não mais se limita aos lugares relativos ao seu deslocamento geográfico, 

mas ao que faz dela uma mulher diferente, mais madura e sábia no decorrer de uma movência 

concreta intimamente ligada ao seu deslocamento no plano abstrato. Hall (2006) aponta que  

 

O fato de que projetamos a “nós próprios” nessas identidades culturais, ao 

mesmo tempo que internalizamos seus significados e valores, tornando-os 

“parte de nós”, contribui para alinhar nossos sentimentos subjetivos com os 

lugares objetivos que ocupamos no mundo social e cultural. [...] O sujeito, 

previamente vivido como tendo uma identidade unificada e estável, está se 

tornando fragmentado; composto não de uma única, mas de várias identidades 

(Hall, 2006, p. 12). 

 

A reconstrução da identidade da protagonista está longe de ser algo rígido e imutável, 

como observei acima: engloba um processo dinâmico em transformação constante. Ter uma 

identidade móvel significa abrir espaço para reinventar-se e essa fluidez pode permitir-lhe 

escapar dos episódios sufocantes que lhe aparecem durante a jornada e explorar rotas 

alternativas.  

Protagonizar uma narrativa cíclica - a história começa com Janie indo para Eatonville e 

a ela voltando no final – além de assinalar o término do seu périplo rumo ao autoconhecimento, 

representa a necessidade que a protagonista sente de voltar ao lugar onde considerava nunca ter 

realmente estado.  As pessoas daquela pequena cidade precisam conhecer a nova Janie que 

ressurge autoconfiante e empoderada.  O regresso da personagem desperta a curiosidade o 

falatório e os descabidos julgamentos das mulheres locais, que questionam a sua aparência atual 

em relação à do seu passado. No entanto, essa volta ao ponto de partida não significa um 

retrocesso, mas sim um renascimento que deve ser visto como exemplo para as outras os 

vivendo. O retorno da personagem à pequena Eatonville, lugar de onde saíra em busca de viver 

um novo amor e uma nova vida longe dos julgamentos, marca também o reencontro com o seu 



83 

 

antigo desejo de consolidação identitária. Apesar de o local permanecer praticamente o mesmo, 

Janie não é mais a mesma.  

Portanto, voltar ao início não significa regredir e pode ser uma prova de crescimento. A 

personagem retorna à sua cidade não como a jovem ingênua do início da história, mas como 

uma mulher forte, que consegue afinal expressar a sua própria voz. Ela não precisa mais da 

aprovação dos outros, pois a sua identidade também é autônoma:  

 

“Eu tô de volta na minha terra de novo e contente de tá aqui. Eu fui até o 

horizonte e voltei, e agora posso me sentar aqui na minha casa e viver com as 

comparação. Essa casa num é tão vazia que nem era antes de Tea Cake 

aparecer. Tá cheia de pensamento, mais ainda no quarto” (Hurston, 2021. p. 

240). 

 

A personagem consegue driblar as críticas sociais ao retornar sem Tea Cake, mas não 

como uma mulher solitária ou derrotada. Ao contrário, ela traz consigo a lembrança de um amor 

verdadeiro e, mais importante, a certeza de que sua felicidade não depende de ninguém além 

dela mesma. A quebra das amarras e dos laços opressores ligados ao patriarcado, que antes 

limitavam as suas vontades e escolhas, faz com que as perspectivas se ampliem e se fortaleçam 

cada vez mais. A mulher que acaba de regressar traz na bagagem da vida um ser muito à frente 

do seu tempo, resistindo veementemente à imutável reprodução da imagem preestabelecida 

para si. Vista a partir dessa perspectiva, a protagonista pode então demonstrar a concepção do 

que se entende por empoderamento feminino, como apontam Silva; Bógus (2021, p. 336): 

“Entre as múltiplas interpretações do termo, o ato de empoderar-se pode ser entendido como a 

ação de tomar poder sobre si, e empoderamento como o ato de conseguir poder ou tornar-se 

mais poderoso”.  

Este poder de que está investida refere-se a “algo que promove uma ruptura com as 

estruturas opressoras é uma forma eficaz de combater a banalização, a pasteurização e o 

esvaziamento da teoria e de sua aplicação como catalisadora de transformações sociais” (Beth, 

2019, apud Silva; Bógus, 2021, p. 337).  No século XX a luta das mulheres pelos direitos, voz 

e espaço na sociedade ganhou mais visibilidade. Foi nesse período que o empoderamento 

feminino ganhou força, resultando em mudanças sociais, políticas e culturais que continuam a 

impactar o mundo até hoje.  

Em Seus Olhos, Janie incorpora a sensação de liberdade a partir do seu empoderamento. 

Sente-se livre dos padrões sociais e cria para si oportunidades de viver intencionalmente livre 

do que lhe atormentara. Como afirma a própria autora do romance, 

 



84 

 

Falava-se de honra e respeito. E tudo que diziam e faziam era refratado pela 

intenção dela e mandado para as costelas do nada. Ela e Pheoby Watson 

viviam visitando-se, e de vez em quando se sentavam à beira do lago e 

pescavam. Janie simplesmente se refestelava na liberdade. [...] – Num é que 

eu tô preocupada com a morte de Joe, Pheoby. É só que eu adoro essa 

liberdade. [...] Pra mim o luto num deve demorar mais que a dor (Hurston, 

2021, p. 122). 

 

 Ao descobrir a sua própria voz, Janie Crawford torna-se um símbolo de vigor e 

independência: veste-se de uma identidade própria, pautada na sua visão transcendental, na 

autoconsciência nas suas escolhas próprias, que empreendem a importância de compreender o 

seu lugar no mundo. Já não precisa mais da validação de um relacionamento para se sentir 

realizada, mas experimenta o amor verdadeiro, intenso e livre. Mostra que falar de si mesma é 

um ato que se relaciona ao poder feminino. Assim, transforma sua experiência pessoal em um 

legado. Ao final do romance nota-se uma Janie que não se insere nas narrativas convencionais 

que terminam com o clássico de “felizes para sempre” ao lado de um homem. Pelo contrário, 

ela retorna sozinha e assim permanece por opção:  

 

Janie subiu a escada com a lâmpada. A luz em sua mão era como uma centelha 

de sol lavando com fogo seu rosto. A sombra atrás caía negra e esticada pelos 

degraus abaixo. O vento, pelas janelas abertas, varrera toda fétida sensação de 

ausência e nada. Ela fechou-se e sentou-se tirando com o pente o pó da estrada 

dos cabelos. Pensando. O dia da arma, o corpo ensanguentado e o tribunal 

retornaram e puseram-se a cantar um soluçado suspiro de cada canto do 

quarto; de cada uma e de todas as cadeiras e coisas. Começou a cantar, 

começou a soluçar e suspirar, cantando e soluçando. Então Tea Cake apareceu 

saltando em torno dela, e a música do suspiro voou pela janela e iluminou o 

topo dos pinheiros. Tea Cake, com o sol com o chalé. Obvio que não estava 

morto. Nunca podia estar morto enquanto ela mesma não acabasse de sentir e 

pensar. O beijo da lembrança dele formava imagens de amor e luz contra a 

parede. Ali estava a paz. Recolheu-a da cintura do mundo e passou-a pelos 

ombros. Tanta vida naquelas malhas! Ela chamou a sua alma para vir e ver 

(Hurston, 2021, p. 241-242). 

 

Pode-se dizer que a solidão da protagonista não foi um fardo, mas uma escolha 

consciente. Ela Aprendeu que não precisaria ser definida por um homem, pela sociedade ou 

pelas expectativas dos outros. O amor que sentia e ainda sente por Tea Cake a fez carregar para 

sempre boas lembranças em seu coração, apagando a memória das que a fizeram sofrer. A 

maturidade lhe ensinou onde e como manter os seus olhos firmes em si e em Deus, nas coisas 

que só o amor - o próprio e o alheio - podem mostrar. Ela então não mais sente o peso dos 

sobrenomes. Sua força move-se como uma consequência de sua fé. 

A sua jornada significa mais do que uma busca por amor. É a procura, o encontro e o 

exercício de uma identidade fraturada e ressignificada pelo autoconhecimento que leva à 



85 

 

liberdade, trazendo a ideia de que nenhum emprego, dinheiro, casamento, literalmente nada, 

pode realmente fazer alguém feliz. A felicidade é um contato interno, direto e profundo com a 

noite escura da alma. Portanto, se faz necessário reconciliar-se com o fato de que dentro de si 

há felicidade, independentemente de bens materiais. É fundamental carregá-la dentro de si e 

entregar às pessoas que ama e não tentar buscar o que lhe falta dentro delas. E este mover é a 

força transcendental que a faz enxergar a vida com os olhos de Deus, os olhos da pessoa forte 

e resiliente na qual se tornou. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



86 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Texto e contexto me levam a concluir que a história das mulheres mudou e vem 

mudando em objetivos e pontos de vista. Esta é uma narrativa que partiu de uma história do 

corpo - no sentido proposto por Perrot (2019) - e dos papéis desempenhados na vida privada, 

para chegar a uma história das mulheres no espaço público de uma cidadezinha da Flórida nos 

anos 1930. Seus Olhos viam Deus (2021) partiu da história de uma mulher vítima dos costumes 

de uma sociedade patriarcal misógina, para chegar a uma história coletiva de mulheres 

combativas, resilientes e identitariamente satisfeitas. Partiu das histórias de Janie Crawford e 

Zora Neale Hurston para tornar-se uma história pública das realidades cotidianas comuns à 

subordinação feminina de gênero, alargando suas perspectivas de qualidade de vida e 

expectativas de um futuro em que ela pudesse ser agente e não sujeita das suas falas e atitudes. 

Assim, ao protagonizar Seus Olhos viam Deus (2021), Janie Crawford rompe o padrão 

estereotipado em relação à voz feminina já no início da obra.  O roteiro escrito por Zora Neale 

Hurston constrói uma personagem com ousadia o bastante para dar o início à desconstrução da 

imagem da mulher invisível aos olhos da sociedade, subordinada aos imperativos e julgamentos 

do poder constituído e limitada ao cumprimento das atribuições a ela reservadas no começo do 

séc. XX, uma época ainda em processo de libertação das amarras novecentistas que ditavam o 

seu comportamento e modo de ser em um mundo em que se sobressaía a lei patriarcal.  

Sem dúvida Hurston nos apresenta em Seus Olhos, uma das personagens mais 

multifacetadas e complexas da literatura afro-americana e da literatura feminina como um todo. 

O fato de sua jornada dupla aqui interpretada por mim, passear pelo seu status físico e espiritual 

permitiu que eu analisasse sua dimensão interna externa, com isso encontrar em Janie faces e 

metáforas para seu crescimento e libertação.  

Apesar do vanguardismo de Hurston e de o seu livro ter conseguido influenciar e 

encorajar muitas outras escritoras a valerem-se da sua arte para combater essa mazela social, 

infelizmente, essa realidade não está distante da experiência de muitas mulheres atualmente, 

que assim como a sua protagonista enfrentam relacionamentos abusivos e buscam se libertar de 

padrões impostos pelo poder patriarcal. Deste comportamento social e político opressor ainda 

rescende um certo ranço e a opressão de gênero não pode ser encarada como um debate 

resolvido. A luta continua e continuará até que esse mal seja significativamente extirpado da 

agenda de enfrentamento das feministas e demais ativistas sociais. Outras escritoras a seguirão 

neste caminho e a sua arte deverá ecoar o grito de Hurston pelo autoconhecimento, a identidade 

e a liberdade da mulher. 



87 

 

REFERÊNCIAS 

 

ANGELIN, Rosângela. Gênero e meio ambiente: a atualidade do ecofeminismo. In: Revista 

Espaço Acadêmico, n. 58, março 2006. Disponível em: http://www2.inecc.gob.mx/ 

publicaciones/libros/363/cap12.html. Acesso em: 19 fevereiro de 2025. 

 

AR, Gamze. The quest of self-awareness in the Black women´s identities: The analysis of 

Zora Neale Hurston´s Their Eyes were watching God. In: Belgü, nov., 2023. 

 

ARC, Almeida Revista Corrigida. Primeira Epístola de Paulo a Timóteo. In: Sociedade 

Bíblica do Brasil, p. 8. 2009. 

 

BASQUES, Messias. Zora Hurston e as luzes negras das Ciências Sociais. In: Ayé: Revista 

de Antropologia. Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira, n. 

1, v. 1. 2019.  

 

BLOCH, R. Howard. Misoginia Medieval e a invenção do Amor Romântico. Rio de 

Janeiro: Editora 34, 1995. 

 

BONICCI, Thomas; ZOLIN, Lúcia Ozana. Teoria Literária: abordagens históricas e 

tendências contemporâneas. Maringá: Eduem, 2003. 

 

BORTONI,  Stella.  Seus  olhos  viam  Deus. 28/02/2022. Disponível em: 

http://www.stellabortoni.com.br/index.php/5192-seus-olhos-viam-deus. Acesso em: 25 ago. 

2024. 

 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: Feminismo e subversão da identidade. Trad. 

Renato Aguiar. Ed. Routledge, Chapman Hall, 1990. 

 

CAMPBELL, Joseph. O herói de mil faces. Trad. Adail Ubirajara Sobral. 10 ed. São Paulo: 

Pensamento, 1997. 

 

CANDIDO, Antonio. Literatura e Sociedade. 10 ed. Rio de Janeiro: Ouro sobre azul, 2008.  

 

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANDT, Alain. Dicionário De Símbolos Mitos, Sonhos, 

Costumes, Formas, Figuras, Cores, Números. 16 ed. Rio de Janeiro:  José Olympio Editora, 

2001. 

 

COLLINS, Patricia H. What’s in a name? Womanism, Black Feminism, and Beyond. In: The 

Black Scholar, vol. 26, n. 1, The Challenge of Blackness, Taylor & Francis, Ltd. Stable, 

1996. 

 

CORTAZZO, Uruguay. Branquitude e Crítica Literária. In: Portal Literafro, 09/2017. 

 

DAVIES, Carole B & LESLIE, Molara O. Moving beyond boundaries: international 

dimensions of Black women’s writing. London: Pluta Press, 2001. 

 

DAVIS, Angela Y. Mulheres, raça e classe. Tradução Heci Regina Candiani. São Paulo: 

Boitempo, 2016. 

 

http://www.stellabortoni.com.br/index.php/5192-seus-olhos-viam-deus


88 

 

DAVIS, David B. The Rise and Fall of Slavery in the New World. Place of publication not 

found: Oxford University Press, 2006. 

 

DUTTON, Wendy. The Problem of Invisibility: Voodoo and Zora Neale Hurston. In: 

Frontiers: A Journal of Women Studies, vol. 13, no. 2, 1993, p. 131–152. JSTOR. 

 

FERNANDES, Maria de Lurdes C., Da espiritualidade à moralidade: O casamento 

segundo Diogo Paiva de Andrada. Trabalho realizado no âmbito do Instituto de Cultura 

Portuguesa da Faculdade de Letras do Porto e integrado no Projeto de Investigação nº 100/85, 

Universidade do Porto, 29 de janeiro de 2014. 

 

FLORES, Bárbara Nascimento; TREVIZAN, Salvador Dal Pozzo. Ecofeminismo e 

comunidade sustentável. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 23 (1): 312, janeiro-

abril/2015. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ref/a/TnSBYB7v9CFwpmQtVf8fbCM/?lang=pt. Acesso em: 28 dez. 

2024. 

 

FONTELES, Sandra Maria Alencar. Identidade feminina: Experiência e representações. 

1987.49. Curso de ciências sociais do departamento de Ciências e filosofia da Universidade 

Federal do Ceará- Fortaleza, agosto de 1987. 

 

GOMES, Heloísa Toller. A Literatura afro-americana: Seus dilemas, suas realizações. In: 

Cadernos de Letras da UFF, Niterói, v. 19, p. 105-119, 1999. 

 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 12 ed. Rio de Janeiro: DP&A 

editora, 2006. 

 

HURSTON, Zora Neale. In Search of Zora Neale Hurston. In: Ms. Magazine, March 1975, p. 

74-89. 

 

HURSTON, Zora Neale. I Love Myself. I Love Myself when I Am Laughing… and then 

again when I am looking mean and impressive. In: A Zora Neale Hurston reader. New 

York: Feminist Press at Cuny, 1979, p. 169-173. 

 

HURSTON, Zora Neale. Tell My Horse: Voodoo and Life in Haiti and Jamaica. New York: 

Harper & Row, 1990. 

 

HURSTON, Zora Neale. Dust Tracks on a Road. Angra dos Reis – RJ: Amistad, 2006. 

 

HURSTON, Zora Neale. Seus olhos viam Deus. Rio de Janeiro/São Paulo: Editora Record, 

2021.                  

 

KAPLAN, Carla. Zora Neale Hurston: A Life in Letters. First edition Hardcover. New 

York: Anchor Books, 2003. 

  

KÜHNE, Márcio. Em Busca da Autoconfiança. Estrutura Emocional de Aço. São Paulo:   

Eko, 2024. 

 

LAZZARO-WEIS, Carol. The Female ‘Bildungsroman’: Calling It into Question. In: NWSA 

Journal 2.1 (1990): 16-34. JSTOR. Web. 02 set. 2024. 



89 

 

 

LIEBIG, Sueli Meira. Novas Rotas da Diáspora Transatlântica: a literatura afro-

americana para brasileiros. Campina Grande: EDUEPB, 2024. 

 

MAIER, S. E. Portraits of the Girl-Child: Female Bildungsroman in Victorian Fiction. In: 

Literature Compass. n. 4, vol.1, 2007. p. 317-335. 

 

MELO, Carolina Nascimento de. Zora Neale Hurston e Olualê Kossola: o encontro entre a 

diáspora forçada e diáspora voluntária. In: Contemporânea – Revista de Sociologia da 

UFSCar. v. 12. ed. 2, 11/06/2022. 

 

NOGUEIRA, Maria Simone Marinho. Filosofia e mística - entre o que não se diz quando se 

Fala e o que se diz quando se cala. In: NOGUEIRA, Maria Simone Marinho; SILVA, 

Reginaldo Oliveira (org.). Pequenos ensaios sobre grandes filósofos. Campina Grande: 

EDUEPB, 2016. 

 

PARENTES, Isabele Soares. Escrevivências na diáspora: uma leitura sobre as relações 

afetivas em Ponciá Vicêncio e Seus olhos viam Deus. Santa Catarina: UFSC-PPGL, 2021.  

 

PICTURE THIS. O Significado e a Linguagem das Flores da Pereira: Uma Fascinante 

Jornada. junho 26, 2024. Disponível em: https://www.picturethisai.com/pt/language-

flower/Pyrus_communis.html#:~:text=As%20flores%20da%20Pereira%20simbolizam,abund

%C3%A2ncia%20devido%20aos%20seus%20frutos. Acesso em: 29 dez. 2024. 

 

RODRIGUES, Dulce Porto. O transcendentalismo de Walt Whitman: autoexpressão, 

individualidade e humanidade. In: Revista Lumen. Recife, v. 28, n. 1, p. 41-51, jan./jun. 

Recife, 2019. 

 

SANTA BÁRBARA, Júlio César da Costa. Os sete dons do Espírito como caminho de  

humanização. In: Revista Questões de Teologia, n. 33, 2018/1, p. 181-194. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ref/a/TnSBYB7v9CFwpmQtVf8fbCM/?lang=pt. Acesso em: 29 dez. 

2024. 

                                                    

SILVA, Fernanda Felisberto da. Escrevivências na Diáspora: escritoras negras, produção 

editorial e suas escolhas afetivas, uma leitura de Carolina Maria de Jesus, Conceição 

Evaristo, Maya Angelou e Zora Neale Hurston. 2011. 154 f. Tese de Doutorado em 

Literaturas de Língua Inglesa.  PPG em Letras, Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 

Rio de Janeiro, 2011.  

 

SILVA, Marcelle Ivie da Costa; BÓGUS, Lúcia. Empoderamento feminino: conceitos e 

debates em torno da popularização do tema. In: CHAIA, Vera et al. (org.). Ciências sociais 

contemporâneas: objetos de pesquisa. São Paulo: USP, 2021. 

 

SMITH, Zadie. Sobre a beleza. Trad. Daniel Galera. São Paulo: Companhia das Letras, 2007.  

 

SOARES, Aline Benato et al. A representação da mulher negra americana do início do séc. 

XX em Their eyes were watching God, de Zora Neale Hurston. In: Miscelânea: Revista de 

Literatura e Vida Social. v. 25, p. 201-215, 2019. 

 



90 

 

VERONESI, Raquel Barros & SILVA, Carlos Augusto Viana da. Seus olhos viam Deus, de 

Zora Neale Hurston, e a construção identitária da personagem Janie. In: Revista Travessias 

Interativas. n. 10, jul.-dez/2015.  

 

VIZU, Gabriela Panicio. Meu Diário de Autoconhecimento: conectando-se com a sua 

verdadeira essência. São Paulo, 2019. Disponível em: https://9a4957b1-a7e4-41ea-b0cf-

95d85a02040d.filesusr.com/ugd/cde201_3c5729f17ce1469e8abed8f8a69920c4.pdf. Acesso 

em: 29. dez. 2024. 

 



91 

 

ANEXO A – CAPA DO LIVRO “SEUS OLHOS VIAM DEUS” TRADUZIDO PARA O 

PORTUGUÊS 

   
                                     Capa da obra traduzida para o português (2021) 

                                          
  

 

  

 ANEXO B – FOTOGRAFIA DA ASSINATURA DA ZORA HURSTON 

                                                 
                                                  Zora Neale Hurston - American author 

                                                         
 
                                      Fonte: Alamy Stock Photo. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



92 

 

ANEXO C – FOTOGRAFIA DA ZORA NEALE HURSTON 

 
                                         Zora Neale Hurston - American author 

 
                                          Fonte: Alamy Stock Photo. 

 

 

 

ANEXO D – FOTOGRAFIA DA ASSINATURA E DESENHO DA ZORA HURSTON  

 

 

     

  
Fonte: https://www.instagram.com/gamzeinnewyork.                                                                                              

                                             

     

          

 

 

 



93 

 

ANEXO E – CITAÇÃO DA ZORA NEALE HURSTON  

 
                  Zora Neale Hurston Quotes     

 
                  Fonte: Brainy Quote. 

 

 

ANEXO F – FOTOGRAFIA DA INFÂNCIA E CONTEXTO FAMILIAR DA ZORA 
 

   
                      

Early Life and Family Background of Zora Neale Hurston                                 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



94 

 

ANEXO G – RETRATO E CITAÇÃO DA ZORA NEALE HURSTON 

 
Zora Neale Hurston Portrait and Quote - Art Board Print 

                    
Fonte: Redbubble.  
  

 

 

 ANEXO H – CITAÇÃO ACERCA DA CONTRIBUIÇÃO À LITERATURA DA OBRA 

“THEIR EYES WERE WATCHING GOD” 

 
 

Zora Neale Hurston’s literary contributions are anchored by her most celebrated work, 

“Their Eyes Were Watching God,” published in 1937. This novel is not just a piece of 

literature; it is a landmark in African American and women’s literature, resonating with 

readers for its depth, emotional honesty, and lyrical storytelling.  

 
  
                                                   

 

 

 

 

 

 

 



95 

 

ANEXO I – FOTOGRAFIA ACERCA DA “RENASCENÇA DO HARLEM” 

 

 
 

             A Renascença do Harlem 

 
             Fonte: Educba. 

 

 

 


