
 
 

 
 

UNIVERSIDADE ESTADUAL DA PARAÍBA 
CAMPUS I 

FACULDADE DE LETRAS, LINGUÍSTICA E ARTES 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LITERATURA E 

INTERCULTURALIDADE 
 
 
 

 
 
 

CLEITON DA SILVA DUARTE LIRA NASCIMENTO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

TEMATIZAÇÕES DO SAGRADO EM O EXORCISTA, DE WILLIAM PETER 
BLATTY 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CAMPINA GRANDE – PB  

2025 

 



 
 

CLEITON DA SILVA DUARTE LIRA NASCIMENTO 
 

 
 
 
 
 

TEMATIZAÇÕES DO SAGRADO EM O EXORCISTA, DE WILLIAM PETER 
BLATTY 

 

 
 
 

 
 
 
Dissertação de Mestrado apresentada ao 
Programa de Pós-Graduação em Literatura e 
Interculturalidade (PPGLI), da Faculdade de 
Letras, Linguística e Artes (FALLA), da 
Universidade Estadual da Paraíba (UEPB), 
como requisito parcial à obtenção do título de 
mestre em Literatura e Interculturalidade. 
 
Orientador: prof. Dr. Luciano Barbosa Justino. 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

Campina Grande – PB 

2025 



 
 

 

 

 

  

112 f. 



 
 

 
 
 
 
 
 

  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

In memoriam de Jardel Gomes Ferreira, meu 

amigo. 



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

A finalização deste trabalho foi atravessada por muitos reveses, dentre os quais 

destaco aqui o acidente de moto que sofri no dia 9 de dezembro de 2022, período em 

que eu estava no processo seletivo do PPGLI. Aquele acidente deixou-me deficiente, 

sem contar os diversos problemas oriundos disso. Logo, sou eternamente grato à 

comissão do PPGLI, na época coordenado pelo queridíssimo orientador, o prof. Dr. 

Luciano Barbosa Justino que, com inestimável paciência, conseguiu que eu pudesse 

realizar a minha entrevista remotamente dada a minha condição de saúde. Sem 

aquele apoio inicial, não seria possível a realização deste sonho. 

Entre lágrimas e sorrisos, agradeço verdadeiramente a minha esposa Marília 

Gabriela do Nascimento Domingos Lira que, durante toda a minha recuperação, 

esteve comigo, sobretudo, apoiando-me em todos os passos. Essa conquista é nossa, 

com certeza, pois sem o seu apoio, seria impossível dar continuidade aos meus 

estudos. 

Neste ensejo, também sou muito grato ao meu amigo Júlio César Miguel de 

Aquino Cabral e a sua esposa Marcela Quezia, que durante os períodos mais 

tempestuosos da minha vida, estiveram presentes. 

E, claro, não poderia aqui deixar de agradecer aos meus pais Verônica da Silva 

Duarte Lira e Miguel Luís Duarte Lira que deram todo o suporte necessário para que 

o meu pós-operatório fosse realizado da melhor forma possível. Agradeço também ao 

meu irmão Antonio Evangelista Duarte Sobrinho, pessoa muito importante que me 

ajudou no processo fisioterápico, tendo em vista que na época eu não tinha recursos 

financeiros para custear. Também sou grato ao meu avô, Hermano Duarte Lira e a 

minha tia, Maria Aparecida Duarte Lira que contribuíram integralmente para a minha 

recuperação. Foi por causa de vocês que esse mestrado foi possível. 

Agradeço fortemente ao prof. Dr. Auricélio Soares Fernandes que, além de ter 

aceitado o convite para ser um dos examinadores desta dissertação, por diversas 

vezes, deu-me carona de carro para Campina Grande. Muito obrigado de verdade. 

Agradeço imensamente a prof.ª dr.ª Maria Simone Marinho Nogueira por ter aceitado 

o convite para se tornar avaliadora deste trabalho. As contribuições de vocês foram 

grandiosas para que, de fato, este estudo se tornasse uma pesquisa de excelência. 

Além disso, agradeço ao prof. Dr. Vitor Chaves, da Universidade Federal da Paraíba 

(UFPB), por ter aceitado o convite como avaliador externo. Muito obrigado! 



 
 

De forma inestimável, quero agradecer a CAPES (Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior), pela Bolsa DS/CAPES, uma vez que, 

com certeza, teria sido inviável para mim, nas condições em que me encontrava, 

deslocar-me de minha cidade, Serra da Raiz/PB, à Campina Grande por 121km. A 

minha condição social na época estava muito fragilizada, e graças a essa bolsa, pude 

me sustentar confortavelmente nesses dois anos, até conseguir um emprego formal. 

Assim, a CAPES, fazendo uso do dinheiro público, permitiu que eu pudesse pesquisar 

no conforto do meu lar, a fim de que eu pudesse produzir um excelente trabalho. 

Por fim, estendo os meus agradecimentos ao Educandário Arco-Íris, escola 

particular do município de Belém-PB, que na reta final dessa dissertação, acolheu-me 

como professor em sua instituição, sendo este o meu primeiro emprego formal. A 

vocês, na pessoa da gestora Maricélia, do coordenador pedagógico Genaldo Costa, 

muito obrigado! 

  



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[...] o sacrifício mais solene pode não ser 
sangrento. 
 

(Georges Bataille, 1993) 



 
 

RESUMO 

 

A dissertação analisou como o sagrado é tematizado no romance O Exorcista, de 

William Peter Blatty, a partir das experiências dos personagens Damien Karras, 

Lankester Merrin e Regan MacNeil diante da possessão demoníaca. O objetivo geral 

consiste em compreender de que forma o sagrado se manifesta na narrativa e como 

tais manifestações influenciam a percepção da existência humana, articulando-se às 

representações de gênero. A problemática reside na tensão entre a ausência de Deus 

no tecido social e a busca por conexão com o divino, que no romance se revela por 

meio do demoníaco, entendido como extensão do sagrado. O objeto da pesquisa é o 

romance O Exorcista, com ênfase nas experiências numênicas dos personagens e na 

construção estético-discursiva do sagrado. A metodologia articula a análise literária à 

Crítica Literária Feminista, numa perspectiva interdisciplinar que conecta literatura e 

estudos do sagrado. O método empregado é a leitura crítica e interpretativa da obra, 

explorando o diálogo entre sagrado, profano e relações de poder. Os resultados da 

pesquisa apontam que o romance dialoga com as ansiedades culturais de seu tempo, 

especialmente no que concerne à descrença moderna e ao retorno ao sagrado por 

meio da violência simbólica e física; evidenciam ainda que a personagem Regan 

MacNeil é central nesse processo, já que seu corpo se converte em espaço de disputa 

entre forças superiores masculinas, revelando uma dimensão de opressão patriarcal. 

A pesquisa verificou que a fortuna crítica sobre O Exorcista é amplamente centrada 

na relação entre a ciência e a religião, o horror e o medo e a construção do sagrado 

na modernidade. Dessa forma, concluímos que O Exorcista é mais do que um 

romance de horror; é uma narrativa que encapsula e ressignifica angústias 

existenciais e culturais, promovendo um diálogo entre o sagrado e o profano, entre a 

crença e a dúvida, entre o feminino e o monstruoso. 

 
Palavras-chave: William Peter Blatty; Sagrado; Exorcista; Possessão Demoníaca. 
 

 

  



 
 

ABSTRACT 

 

This dissertation analyzed how the sacred is thematized in William Peter Blatty's novel 

The Exorcist, based on the experiences of the characters Damien Karras, Lankester 

Merrin, and Regan MacNeil facing demonic possession. The overall objective is to 

understand how the sacred manifests itself in the narrative and how such 

manifestations influence the perception of human existence, intertwining with gender 

representations. The problem lies in the tension between the absence of God in the 

social fabric and the search for connection with the divine, which in the novel is 

revealed through the demonic, understood as an extension of the sacred. The object 

of the research is the novel The Exorcist, with an emphasis on the characters' 

noumenal experiences and the aesthetic-discursive construction of the sacred. The 

methodology combines literary analysis with Feminist Literary Criticism, an 

interdisciplinary perspective that connects literature and studies of the sacred. The 

method employed is a critical and interpretive reading of the work, exploring the 

dialogue between the sacred, the profane, and power relations. The research findings 

indicate that the novel engages with the cultural anxieties of its time, especially 

regarding modern disbelief and the return to the sacred through symbolic and physical 

violence. They also demonstrate that the character Regan MacNeil is central to this 

process, as her body becomes a site of conflict between superior male forces, 

revealing a dimension of patriarchal oppression. The research found that critical 

analysis of The Exorcist largely focuses on the relationship between science and 

religion, horror and fear, and the construction of the sacred in modernity. Thus, we 

conclude that The Exorcist is more than a horror novel; it is a narrative that 

encapsulates and resignifies existential and cultural anxieties, fostering a dialogue 

between the sacred and the profane, between belief and doubt, and between the 

feminine and the monstrous. 

 

Keywords: William Peter Blatty; Sacred; Exorcist; Demonic Possession. 
 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 

 
1 INTRODUÇÃO ....................................................................................................... 10 
 
2 O SAGRADO E A CONDIÇÃO HUMANA EM O EXORCISTA: MAPEAMENTO 
TEÓRICO-CRÍTICO .................................................................................................. 15 
2.1 Prelúdio: apresentação da obra O Exorcista (1971) ............................................ 16 
2.1.1 O caso real que deu origem à obra .................................................................. 18 
2.2 Literatura e Sagrado nas reflexões sobre a condição humana ........................... 20 
2.2.1 O Sagrado e a Crítica Literária Feminista ........................................................ 28 
2.3 O Exorcista e a fortuna crítica ............................................................................. 32 
2.4 Breves apontamentos sobre a vida e obra De William Peter Blatty .................... 41 
 
3 GESTOS REVERENTES: A CONSTRUÇÃO ESTÉTICO-DISCURSIVA DA 
IMAGEM DO EXORCISTA ....................................................................................... 48 
3.1 Uma identidade forjada no deserto ..................................................................... 48 
3.1.1 Uma solidão que não se acaba ........................................................................ 51 
3.1.2 Experiências com o sagrado ............................................................................ 56 
3.2 O medo e o humor na performance estética do exorcista ................................... 63 
3.3 Doença ou possessão? A atitude do exorcista .................................................... 68 
3.3.1 Domando o monstro ......................................................................................... 71 
 
4 O FEMININO ABJETO NA TRAMA DE O EXORCISTA ....................................... 75 
4.1 Da Crítica Literária Feminista à mulher na literatura ........................................... 75 
4.1.1 Um corpo violentado pela palavra .................................................................... 77 
4.2 Regan MacNeil entre a Eva pecadora e a imaculada Virgem Maria ................... 84 
4.2.1 Sentidos da possessão na transgressão feminina ........................................... 88 
4.3 O sagrado anti-feminino ...................................................................................... 91 
4.4 O aspecto monstruoso ........................................................................................ 98 
 
5 CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................. 103 
REFERÊNCIAS ....................................................................................................... 105 
 

 
 



10 
 

1 INTRODUÇÃO 

 
Nesta pesquisa analisou-se como o sagrado foi tematizado por meio das 

experiências numênicas dos personagens Damien Karras, Lankester Merrin e Regan 

MacNeil através da possessão demoníaca, vista como uma das faces do divino no 

romance O Exorcista, de William Peter Blatty. 

Acreditamos que a arte literária é um território multissemiótico e interdisciplinar 

que acolhe diversos saberes, visto que nela podemos investigar as formas pelas quais 

o humano ficcionaliza a realidade. Assim, trabalharemos com os conceitos de sagrado 

e Crítica Literária Feminista em diálogo com a literatura, a fim de identificar a forma 

pela qual os personagens manifestam o sagrado e como as representações literárias 

podem ser analisadas sob uma perspectiva crítica de gênero. Para a abordagem 

sobre o sagrado, trabalharemos com o conceito de Numinoso de Rudolf Otto (2007) e 

o de Sagrado de Georges Bataille (2016, 1993, 1989). Já a Crítica Literária Feminista 

nos auxiliará na análise das narrativas, considerando as contribuições de autoras 

como Merlin Stone (2022) Lúcia Zolin (2019) Martha Robles (2006), Júlia Kristeva 

(1982), que investigam as relações entre literatura, subjetividade e poder nas 

construções de gênero. 

A obra do escritor William Peter Blatty, clássico da literatura estadunidense, é 

normalmente colocada como um marco para se pensar o conflito entre ciência e 

religião durante a década de 1970 nos Estados Unidos, e isso tem atraído muitos 

estudiosos das mais diversas áreas a explorarem o contexto conturbado da 

possessão demoníaca e do exorcismo no século XX. As pesquisas realizadas1 até a 

presente data sobre a obra literária publicada originalmente em 1971, e o filme 

homônimo em 1973, têm explorado o impacto do cinema como via de difusão do 

gênero terror e horror, mais especificamente o subgênero do horror inaugurado pela 

obra de Blatty: o horror demoníaco2. 

 
1Catálogo de dissertações que compuseram a fortuna crítica deste trabalho: “O bebê de Rosemary, a 

profecia e o exorcista: o (sor)riso como configuração do mal na trilogia do diabo”, da autora Daiane de 
Souza Alves (UNISUL/2022), “O exorcista: uma análise sobre o ritual de exorcismo no olhar do padre 
Karras”, de David Carlos Santos Sarges (UEPA/2017), “As representações do Diabo na literatura e no 
cinema: adaptação fílmica de O exorcista e sua recepção no Brasil”, de João Victor Temoteo Viana 
(UFCE/2023), e o Trabalho de Conclusão de Curso: “Literatura e Cinema: um estudo sobre o fantástico 
em O Exorcista de William Friedkin”, de Leandro Gonçalves Machado (UFPA/2022). 
2O gênero "horror demoníaco", que emergiu na década de 1970, é caracterizado por narrativas que 
exploram o medo do desconhecido e do sobrenatural, focando particularmente na presença de 
entidades malignas, demônios e forças infernais. Influenciado por mudanças culturais e sociais da 
época, como o crescente interesse pelo ocultismo e o questionamento das instituições religiosas, esse 



11 
 

Aclamada pela crítica, a obra O Exorcista foi o único romance e filme homônimo 

do gênero que alavancou, a nível internacional, a popularização do gênero de terror 

no mundo. O romance de Blatty não apenas desenterrava de um passado ancestral o 

maior inimigo da Igreja, o Diabo, com o objetivo de afligir o cotidiano da família 

estadunidense, mas foi, além disso, capaz de construir uma crítica aos símbolos 

nacionais dos EUA, como a família, o patriotismo, e de modo geral, a civilidade, a 

individualidade, a racionalidade e as classes média e alta. 

Ao ressuscitá-lo no deserto do Iraque, o Diabo (na trama uma entidade suméria, 

Pazuzu), encabeça, de um lado, o medo da Igreja diante de tal figura, dado o 

constrangimento diante da Igreja Secular, por outro lado, traz para o debate entre 

Literatura e Sagrado, a sobrevivência deste durante um período da história em que o 

discurso científico já estava relativamente consolidado. E o Sagrado, como 

experiência mística, apofática, é colocado como elemento basilar na construção da 

personalidade e dos dramas individuais dos personagens em O Exorcista. 

Possuídos pela descrença, pelo ceticismo, pela ausência de fé, por crises 

existenciais profundas, a narrativa blattyana explora a condição humana, no seu ato 

por busca de transcendência a partir do demoníaco. O diabólico é colocado como 

intersecção, como um meio, uma vez que Chris MacNeil, cética, ateia, converte-se ao 

catolicismo após descobrir que sua filha, Regan MacNeil fora possuída pelo demônio. 

Além disso, o padre Damien Karras, que se encontra numa crise de fé, cogitando 

largar o sacerdócio, cuja dúvida também é marcada pela perda da mãe, reencontra a 

fé na confrontação com a entidade demoníaca, Pazuzu, que possuía Regan 

(Gonçalves, 2013). 

À vista disso, a materialização do sagrado é construída sob diferentes métodos, 

entre os quais, o símbolo do deserto, onde o Diabo, no início da obra, precisa – 

miticamente – ser desenterrado, encontrado, ideia que sustenta a percepção de como 

o Diabo era visto naquela época, uma vez que os problemas sociais daquele período 

tomavam toda a atenção do público em detrimento das questões religiosas3. A crença 

 
subgênero do horror apresenta temas de possessão, exorcismo e pactos demoníacos. Filmes icônicos 
como "O Exorcista" (1973) e "A Profecia" (1976) exemplificam esse estilo, combinando elementos de 
suspense e terror psicológico com efeitos visuais impactantes e trilhas sonoras perturbadoras, 
contribuindo para a atmosfera de medo e inquietação que define o horror demoníaco. 
3Com isso não estamos querendo dizer que os debates sobre a Religião eram escassos nessa época. 
Na verdade, estamos querendo que dizer o racionalismo contemporâneo já era muito forte na década 
de 1970 e, diante da Igreja Secular, a sociedade ocidental não andava pelas ruas assombrada como 
acontecera, por exemplo, na Idade Média ou nos períodos inquisitoriais do século XVII, por exemplo. 
A sociedade moderna estava mais preocupada em resolver os problemas sociais do seu tempo, entre 



12 
 

no diabo antes de vir a ser comprovada nessa trama, foi necessário um longo 

processo de esgotamento da ciência médica como veículo de cura (Bossone, 2015). 

A residência das MacNeil passa de um espaço familiar seguro, a um Lugar 

Mítico, de (re)encontros, onde o medo, o terror, a angústia perfazem a experiência 

mística/interior como abordado por Bataille (2016). E o diabo, o malfeitor cósmico, 

surge como um excedente do divino, um “anti-divino” (Magalhães et al., 2012, p. 13) 

para desestabilizar a coerência e a normalidade do cotidiano das MacNeil. 

Nosso interesse em analisar a temática do sagrado no romance O Exorcista 

teve uma forte influência há alguns anos de um caso real em que participamos, muito 

antes da graduação em Letras Português (2022). Na época havíamos falado com o 

pároco do município de Serra da Raiz/PB, a fim de pedir-lhe instruções para nos 

tornamos padre. Posteriormente, uma colega do ensino médio começou a apresentar 

o mesmo quadro que se encaixava perfeitamente em uma possessão demoníaca e, 

do dia para a noite, encontrávamos numa situação em que não conseguíamos 

explicar. 

Concernente a isso, escolhemos esse romance porque por meio dele é possível 

compreender o imaginário estadunidense da época acerca da crença em possessões 

e exorcismos, uma vez que essa obra conseguiu materializar os medos coletivos 

alicerçados nos EUA. Assim, movido por essa inquietação, procurou-se investigar o 

porquê essa obra e não outras, popularizou-se na década de 1970 do mencionado 

país. 

Por conseguinte, a nossa investigação é direcionada à condição humana no 

espaço narratológico de O Exorcista, mais especificamente, em como o humano 

percebe o sagrado no seu cotidiano. Entenda-se por “condição humana” relativa ao 

sagrado, o modo pelo qual o sagrado se manifesta, e como, através dessas 

manifestações na cotidianidade, o humano percebe a sua existência. O ato de 

perceber implica diretamente em formas na emergência de linguagens outras que 

expressem tais materialidades, como símbolos, ritos, metáforas, alegorias, reações 

psicofísicas4 entre outros.  

 
eles, o Diabo, ao que todos nós pensávamos, não estava entre a lista de prioridades do povo norte-
americano, até que o romance de Blatty e o filme homônimo revelaram o contrário. 
4A reação psicofísica refere-se à resposta do organismo a estímulos externos ou internos, resultante 
da interação entre processos psicológicos e fisiológicos. Esse conceito é central em áreas como a 
psicofísica, que estuda a relação entre estímulos físicos e as sensações que eles provocam, e a 
neurociência, que investiga como emoções, percepções e estados mentais influenciam reações 
corporais, como frequência cardíaca, sudorese e tensão muscular. Exemplos incluem a aceleração dos 



13 
 

Desse modo, em nosso objeto de pesquisa, o leitor perceberá que o narrador 

onisciente criará diversas formas de epifanias, hierofanias5, onde lugares, animais e 

pessoas se entrelaçam numa rede simbólica, mítica, interagindo – nem sempre 

harmoniosamente –, mas fazendo o sagrado se concretizar através desses gestos em 

eventos sui generis da sacralidade. 

Assim, no primeiro capítulo, intitulado O Sagrado e a condição humana em O 

Exorcista: mapeamento teórico-crítico, fundamentado pelos estudos de Georges 

Bataille (2016, 1993, 1989), Rudolf Otto (2007), Joseph Campbell (2008, 1991), 

problematizamos as relações entre Literatura, Sagrado e Mitologia, buscando 

entender como o Sagrado e a Mitologia se encontram no espaço da literatura, a fim 

de cartografar as pegadas da condição humana diante do divino. Inicialmente, 

construímos uma breve apresentação da obra. Na sequência, revisitamos algumas 

pesquisas que compuseram a fortuna crítica blattyana, com a finalidade de 

compreender quais foram os estudos mais recentes acerca da obra O Exorcista no 

contexto norte-americano. Por último, construímos uma pequena biografia sobre a 

vida e obra do escritor, para que o leitor possa conhecer de forma mais densa, o autor 

do nosso objeto. 

No segundo capítulo, intitulado Gestos reverentes: a construção estético-

discursiva da imagem do exorcista, fundamentado pelos estudos de Georges 

Bataille (2016, 1993, 1989), Rudolf Otto (2007) e Foucault (2008, 2006, 1987, 1978), 

analisaremos como os personagens Damien Karras e Lankester Merrin são formados 

discursivamente no romance. Em vista disso, o sagrado é traduzido por meio dos 

sentidos que os padres atribuem ao fenômeno da possessão, fazendo dela, 

consequentemente, um meio para determinar a própria identidade, experimentando a 

sacralidade através do medo, da solidão, do humor convertidos na experiência mística 

dos padres que encontram na tensão entre a ciência e a religião, a intersecção que 

 
batimentos cardíacos diante de um perigo percebido ou a sensação de bem-estar gerada por um 
estímulo agradável, demonstrando a interdependência entre mente e corpo. Cf. BURKERT, J. F. de. 
Leis psicofísicas. Disponível em: Apresentação do PowerPoint. Acesso em: 04 fev. 2025. 
5Mircea Eliade, renomado historiador das religiões, introduziu o conceito de hierofania para descrever 
a manifestação do sagrado no mundo profano. Eliade, a hierofania é um evento em que o sagrado se 
revela, conferindo a determinados objetos, lugares ou acontecimentos uma dimensão transcendente, 
sem que estes percam sua natureza material. Ummplo clássico é a aparição da Virgem Maria no 
catolicismo romano, que transforma o local da aparição em um território sagrado. Esseceito é 
fundamental para compreender como diferentes culturas experienciam e interpretam o sagrado em sua 
realidade cotidiana. Cf. (https://www.arquidiocesedenatal.org.br/post/artigo-hierofania-um-conceito-
basilar-no-estudo-das-religi%C3%B5es?utm_source=chatgpt.com. Acesso em: 04 fev. 2025. 
 

https://repositorio.furg.br/bitstream/handle/1/9440/5%20PSICOF%C3%8DSICA1.pdf?isAllowed=y&sequence=1&utm_source=chatgpt.com
https://www.arquidiocesedenatal.org.br/post/artigo-hierofania-um-conceito-basilar-no-estudo-das-religi%C3%B5es?utm_source=chatgpt.com
https://www.arquidiocesedenatal.org.br/post/artigo-hierofania-um-conceito-basilar-no-estudo-das-religi%C3%B5es?utm_source=chatgpt.com


14 
 

manifesta o divino em toda a sua integralidade, sendo seus aspectos irracionais e 

demoníacos, seus atributos. 

No terceiro capítulo, intitulado O feminino abjeto na trama de O Exorcista, 

amparado pelos estudos de Mullher e Schmidt (2023), Merlin Stone (2022) Lúcia Zolin 

(2019), Gonçalves (2013), Martha Robles (2006), Júlia Kristeva (1982) entre outros. 

Concernente a isso, neste capítulo analisaremos a personagem feminina Regan 

MacNeil, buscando identificar, sob a interface Sagrado e Crítica Literária Feminista, 

como W. P. Blatty estabelece parâmetros para se pensar o fenômeno da possessão 

demoníaca, por meio de estereótipos negativos oriundos da Idade Média, além de 

ratificar uma concepção de sagrado centrada na subalternidade feminina, uma vez 

que não se verifica – nessa trama – a status de heroína a personagens mulheres, 

cujas posições se restringem à violação truculenta do corpo e mente da personagem 

Regan MacNeil, tornando-a muda e passiva em relação aos personagens homens. 

Nas considerações finais, revisitamos as questões centrais que orbitaram a 

problemática desta pesquisa, com o objetivo de verificar se o percurso teórico-

metodológico utilizado, assim como a leitura dos textos teóricos e do objeto de 

pesquisa, possibilitou a compreensão das tematizações do sagrado em um olhar para 

a condição humana na trama de O Exorcista. 

 
  



15 
 

2 O SAGRADO E A CONDIÇÃO HUMANA EM O EXORCISTA: MAPEAMENTO 
TEÓRICO-CRÍTICO 

 

A literatura é um excedente e não pode ser 
exaurida. 

(Antonio Magalhães, 2012) 

 

A literatura como arte da linguagem, de fato, nunca foi conhecida por integrar o 

óbvio como declarou Roberto Acìzelo de Souza (2007), visto que de todas as formas 

de linguagem, ela é a única capaz de confrontar os abismos que existem no mundo 

real. A sua capacidade de reinvenção, ressignificação de ser interdisciplinar, a torna 

perigosa, peçonhenta, terrificante, porque na medida em que ela defende, também 

acusa. A literatura é uma forma do mal, afirmou Georges Bataille (1989), acusando-a 

de dialogar com valores socialmente amorais, como por exemplo, dar visibilidade à 

um assassino ou incitar governos antidemocráticos no espectro literário. 

Na epígrafe acima, Magalhães (2012) afirma que a literatura não pode ser 

exaurida, destacando a capacidade transmórfica de adaptação, o que sempre implica 

em problemas hermenêuticos, à medida que a Literatura acompanha o 

desenvolvimento da história humana, englobando, a partir disso, a complexidade 

subjetiva que tece as formas simbólicas de diálogo com o real. Desse modo, “O texto 

literário diz muito a respeito do homem, uma vez que seus alicerces remontam ao 

campo das possibilidades: espaço de desvendamento de dores, alegrias, angústias e 

desejos [...]” (Silva, J., 2016, p. 14). 

A condição humana, (in)diretamente, sempre foi um dos objetos de interesse 

dentro das narrativas literárias, porque são através destas que se buscou entender o 

sistema cultural de crenças de um determinado povo, a complexa relação do humano 

e seus Deuses, a fim de captar os mistérios religiosos da fé. Mas nem sempre ela 

espelhou o retrato positivo da felicidade humana, na medida em que, também, 

confirmava a ruína, o desgaste, a decadência, os dramas sobre os quais se fundam 

os abismos que formam laços de pertencimento à determina crença, lugar, idealismo, 

identidade. “A literatura surge, assim, no jardim das musas, como arte verbal que, 

permitindo a expressão do interno, interfere no meio por direta ou indiretamente, 

exprimir sentimentos, valores, formas de ser e de estar no mundo e maneiras de vê-

lo também [...]” (Silva, J., 2016, p. 14). 

Ao investirmos no entendimento da condição humana na literatura, 

encontramos aí múltiplas experiências entre Literatura e Sagrado, principalmente 



16 
 

porque não há história humana que não seja atravessada por crenças 

(in)conscientemente ligadas à Bíblia ou a Mitologias em geral. E o sagrado, de modo 

peculiar, vem sendo estudado como um fenômeno que escapa ao controle de 

Instituições religiosas e demais ideologias humanas. Na busca pelo sagrado, este 

revela a incapacidade, a inabilidade, a insuficiência do homem como atestou Bataille 

(1993). Nessas travessias, o sagrado parece se mover irracionalmente, fora da 

intelectualidade humana, ratificando a angústia do ser humano em função da ausência 

de Deus no tecido social. 

Ainda que a humanidade tenha avançado no sentido de desenvolver-se 

intelectualmente, racionalizar-se, o que chamamos de “Realidade” de modo algum 

pode ficar restrita ao domínio racional, uma vez que ela é constantemente 

atravessada por símbolos. Inconscientemente, todos nós, em algum momento, 

praticamos gestos ancestrais, religiosos, míticos os quais remontam às origens da 

nossa sociedade (Benoist, 1999). Desse modo, o diálogo entre Literatura e Mitologia 

também é fundamental para esta dissertação, ao passo que “A arte literária chama a 

atenção para áreas de experiência que de outro modo passariam despercebidas” 

(Tuan, 1983, p. 180). Além disso, “O símbolo é, pois, uma representação que faz 

aparecer um sentido secreto, é a epifania de um mistério” (Durand, 1993, p. 12). 

Em virtude disso, a condição humana passa, necessariamente, pelas reflexões 

entre Literatura e Sagrado e Literatura e Mitologia, uma vez que a realidade (entendida 

como substância contínua, metamórfica, atemporal) precisa, no âmbito da arte 

literária, ser decifrada com o objetivo de entender as pegadas do humano na história, 

de modo especial, como, a partir do sagrado, visualizar os dramas pelos quais 

transitam aquilo que move o humano em seus devires e angústias. 

 
2.1 Prelúdio: apresentação da obra O Exorcista (1971) 

 

O Exorcista é um romance de horror6 escrito por William Peter Blatty, publicado 

pela primeira vez em 1971. A obra é amplamente reconhecida como um marco no 

 
6Stephen King, em seu livro "Danse Macabre", classifica o horror em três níveis distintos: terror, horror 
e repulsa. Ele define o terror como "o mais refinado" dos três, caracterizado pela antecipação e 
suspense antes da revelação do monstro ou da ameaça. O horror ocorre quando a criatura ou 
aberração é finalmente vista, proporcionando um choque ao observador. Por fim, a repulsa é 
comparada ao reflexo de ânsia de vômito, sendo um recurso mais básico que visa provocar nojo ou 
aversão. King admite que, em sua própria escrita, busca principalmente evocar o terror, mas não hesita 
em recorrer ao horror ou mesmo à repulsa quando necessário. Cf. https://x.gd/FsHrQ. 

https://x.gd/FsHrQ


17 
 

gênero de horror, tanto pela sua narrativa impactante quanto pela sua adaptação 

cinematográfica de 1973, dirigida por William Friedkin. 

A história de O Exorcista gira em torno de Regan MacNeil, uma menina de doze 

anos que começa a exibir comportamentos estranhos e perturbadores. Sua mãe, 

Chris MacNeil, uma atriz de sucesso, busca inicialmente ajuda médica, mas quando 

os médicos não conseguem diagnosticar a causa dos problemas de Regan, ela 

recorre ao padre Damien Karras, um jesuíta e psiquiatra que enfrenta uma crise de fé. 

Karras, após testemunhar os eventos bizarros ao redor de Regan, conclui que a 

menina está possuída por uma entidade demoníaca e convoca o padre Lankester 

Merrin, um exorcista experiente, para realizar o exorcismo. 

A obra explora profundamente o conflito entre a fé religiosa e a ciência. O 

personagem Damien Karras simboliza essa dualidade, sendo ao mesmo tempo um 

sacerdote e um psiquiatra. Sua luta interna entre acreditar na presença do 

sobrenatural e confiar nos métodos científicos representa um dos pilares temáticos do 

livro. Blatty não apenas apresenta o mal como uma força externa e sobrenatural, mas 

também como uma presença que desafia a compreensão humana e a ordem natural 

das coisas. O mal, no romance, é personificado pelo demônio Pazuzu7, cuja presença 

é intensamente perturbadora e desestabilizadora. A trajetória de Karras é uma jornada 

de redenção pessoal. Ele busca expiação por suas falhas e dúvidas, encontrando no 

ato de sacrifício a redenção final. A luta contra o demônio se torna uma metáfora para 

sua própria luta interna por paz e fé. 

Noutro extremo, Regan MacNeil é a personificação da inocência corrompida. 

Sua transformação de uma menina doce para um ser possuído e violento é central 

para o impacto emocional do romance. Por outro lado, Chris MacNeil, sua mãe, 

representa a figura de uma mãe desesperada que se vê impotente diante da situação 

da filha. Sua incredulidade inicial e subsequente aceitação do exorcismo refletem a 

narrativa de muitas pessoas que enfrentam o desconhecido. Noutro eixo, o padre 

Karras é um personagem complexo, cuja crise de fé e busca por significado adicionam 

 
7Pazuzu é uma divindade demoníaca da mitologia mesopotâmica, especialmente associada aos 
assírios e babilônios. Representado com corpo humano, asas, garras e cabeça grotesca, ele era 
considerado o rei dos ventos malignos e da peste. Embora fosse uma figura temida, também era 
invocado como um protetor contra outros espíritos malignos, especialmente a deusa-demoníaca 
Lamashtu, que ameaçava gestantes e recém-nascidos. Seu nome e imagem tornaram-se mais 
conhecidos na cultura popular através do filme O Exorcista (1973), onde é retratado como uma entidade 
demoníaca possuindo a protagonista. Cf. GUILLEY, Rosemary Ellen. Demons & Demonology. New 
York: Facts on File, 2009. 



18 
 

profundidade ao enredo. Seu sacrifício final é um momento culminante que sintetiza 

os temas de redenção e fé. Lankester Merrin é o exorcista veterano cuja experiência 

e serenidade contrastam com a turbulência interna de Karras, representando a força 

inabalável da fé diante do mal. 

Diante disso, a publicação de O Exorcista causou um enorme impacto cultural, 

impulsionado ainda mais pelo sucesso do filme de 1973. O romance e sua adaptação 

cinematográfica abriram caminho para uma nova onda de interesse pelo horror 

sobrenatural8, influenciando tanto a literatura quanto o cinema de horror nas décadas 

subsequentes. 

Tanto a obra quanto o filme foram, inicialmente, recebidos com uma mistura de 

aclamação e controvérsia. Enquanto muitos críticos elogiaram a habilidade de Blatty 

em criar uma atmosfera de terror psicológico9 profundo, outros questionaram os 

elementos gráficos e perturbadores da narrativa. No entanto, a obra consolidou seu 

lugar como um clássico do gênero, sendo frequentemente estudada e referenciada 

em análises críticas e acadêmicas sobre a literatura de horror. 

 
2.1.1 O caso real que deu origem à obra 

 
A inspiração para O Exorcista de William Peter Blatty veio de um evento real 

ocorrido em 1949, conhecido como o caso de exorcismo de Roland Doe (pseudônimo 

para proteger a identidade do garoto). Este caso foi um dos mais documentados de 

exorcismo nos Estados Unidos e atraiu a atenção de Blatty durante seus anos de 

estudante na Universidade de Georgetown. 

Roland Doe, cujo nome verdadeiro nunca foi divulgado, era um menino de 14 

anos que vivia em Cottage City, Maryland. A história começou após a morte de sua 

tia Harriet, que era interessada em práticas espirituais e tinha introduzido Roland ao 

 
8O horror sobrenatural é um subgênero literário que explora narrativas nas quais elementos 
sobrenaturais, como fantasmas, demônios e forças além da compreensão humana, são centrais para 
evocar medo e suspense. Em função disso, Mariany Lopes Almeida descreve que "a literatura o usou 
em histórias nas quais o natural e o sobrenatural se misturam e, deste estranhamento, nasce um novo 
gênero que receberia o nome de literatura Fantástica". Cf. positorio.pucgoias.edbr. 
9terror psicológico é um subgênero do terror que se concentra em provocar medo e ansiedade por meio 
de experiências emocionais e estados mentais, explorando vulnerabilidades psicológicas e emocionais 
para causar desconforto e pavor. rentemente do terror tradicional, que frequentemente utiliza sustos ou 
cenas grotescas, o terror psicológico foca na construção de tensão e suspense, muitas vezes 
envolvendo situações que desafiam a lógica e geram uma sensação de desamparo e paranoia. Eltos 
como ambiguidade, personagens com estados mentais instáveis e atmosferas opressivas são 
comumente utilizados para intensificar o impacto emocional no público. Cf. ptikipedia.org. 

https://repositorio.pucgoias.edu.br/jspui/bitstream/123456789/6307/1/MARIANY%20LOPES%20ALMEIDA%20-%20TCC%20II%20-%20FINAL%20RAG.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://chatgpt.com/c/https/pt.wikipedia.org/wiki/Terror_psicol%C3%B3gico?utm_source=chatgpt.com


19 
 

uso do tabuleiro Ouija10. Logo após sua morte, Roland e sua família começaram a 

experimentar fenômenos inexplicáveis, incluindo ruídos estranhos, móveis se 

movendo sozinhos e objetos voando (Allen, 2016). Os pais de Roland procuraram 

ajuda médica e psiquiátrica, mas quando essas tentativas falharam, eles recorreram 

à Igreja. Diversos padres católicos foram chamados para ajudar e, após 

testemunharem os eventos, concluíram que Roland poderia estar possuído por uma 

entidade demoníaca (Allen, 2016). A família então foi aconselhada a buscar um 

exorcismo. 

O exorcismo de Roland Doe foi conduzido principalmente pelo padre William S. 

Bowdern, com a assistência de outros clérigos, incluindo o padre Walter Halloran. 

Durante o processo, que durou várias semanas e incluiu numerosos rituais, Roland foi 

observado exibindo comportamentos violentos, falando línguas desconhecidas e 

mostrando uma força física incomum (Allen, 2016). Marcas e palavras também teriam 

aparecido em seu corpo de maneira inexplicável. Os detalhes do exorcismo foram 

meticulosamente registrados em um diário pelo padre Raymond J. Bishop, um dos 

participantes do rito. Esse documento forneceu uma base rica de informações para 

Blatty, que anos mais tarde usou esses relatos como inspiração para criar a narrativa 

de "O Exorcista" (Allen, 2016). 

Ao adaptar o caso real de Roland Doe para seu romance, Blatty tomou 

liberdades criativas significativas. Ele mudou o gênero do personagem central de um 

menino para uma menina e situou a história em Georgetown, Washington, D.C., uma 

localidade familiar a ele devido aos seus estudos na Universidade de Georgetown. Ele 

também expandiu e dramatizou os eventos para criar uma história mais envolvente e 

aterrorizante. Blatty combinou suas próprias reflexões sobre fé, dúvida e o confronto 

entre o sobrenatural e o racional com os eventos documentados do exorcismo de 

Roland Doe, resultando em uma obra que não apenas assusta, mas também provoca 

profundas questões sobre a natureza do mal e da fé. 

 
10O Tabuleiro Ouija, também conhecido como "Tabuleiro dos Espíritos", é um dispositivo usado para a 
comunicação espiritual, consistindo de uma superfície plana marcada com letras, números e outros 
símbolos, como "sim", "não" e "adeus". Utiliza-se um planchette, uma peça em forma de coração, que 
os participantes levemente tocam com os dedos, e que supostamente se move sozinho para soletrar 
mensagens. Acredita-se que essa movimentação é guiada por espíritos ou entidades sobrenaturais, 
mas céticos argumentam que o movimento é resultado de um fenômeno psicológico conhecido como 
efeito ideomotor, onde os usuários inconscientemente movimentam o planchette. O Tabuleiro Ouija 
ganhou popularidade no século XIX e é frequentemente associado a práticas de adivinhação e 
espiritualismo. 



20 
 

O uso de uma base realista ajudou a conferir autenticidade e intensidade à 

narrativa de Blatty. "O Exorcista" rapidamente se destacou como uma obra única no 

gênero de horror, precisamente por sua mistura de horror visceral com um substrato 

de fatos documentados. Ademais, a tecnologia cinematográfica da época, centrada 

nos efeitos especiais adotados no mencionado filme, contribuíram para a 

popularização da obra e filme. 

 
2.2 Literatura e Sagrado nas reflexões sobre a condição humana  

 

O diálogo entre literatura e sagrado como caminho para se compreender a 

condição humana, vem abrindo muitas possibilidades para interpretar não apenas os 

dramas humanos, mas como a própria noção de Sagrado nesse conjunto de 

experiências vem sendo pensada na crítica literária e em estudos de religião. Nesse 

ângulo, é importante ressaltar que “Sagrado” e “Religião” são expressões que 

denotam significados diferentes, ou seja, experiência religiosa é diametralmente 

oposta à experiencia sacra. Isso ocorre porque “[...] nos habituamos a usar ‘sagrado’ 

num sentido totalmente derivado, que não é o original. Geralmente o entendemos 

como atributo absolutamente moral, como perfeitamente bom” (Otto, 2007, p. 37). 

Para escapar de uma perspectiva normativa, moral, trivializada e esgotada pelo 

senso comum, Rudolf Otto (2007) cunhou a expressão “Numinoso” para explorar o 

que ele observou como elemento central na experiência entre o humano e Deus, e 

que ele julgou como aparato indispensável da religião enquanto experiência: os 

aspectos irracionais do numinoso. À vista disso, 

 
Como para nós hoje santidade sempre tem também a conotação moral, será 
conveniente, ao tratarmos aquele componente especial e peculiar, inventar 
um termo específico para o mesmo, pelo menos para uso provisório em nossa 
investigação, termo esse que então designará o sagrado descontado do seu 
aspecto moral e – acrescentamos logo - descontado, sobretudo, do seu 
aspecto racional (Otto, 2007, p. 37-38). 

 

O pesquisador critica toda uma teologia positiva edificada sobre o sagrado, 

como se na Bíblia, por exemplo, a atuação do personagem Deus se desse apenas por 

via da benevolência. A questão central para Otto é desterritorializar o sagrado da sua 

perspectiva institucional, na medida em que ele explora a natureza terrificante, amoral, 

violenta do personagem Deus dentro da experiência religiosa primitiva. Enquanto a 

Igreja reprimiu o “Deus Terrível” (Delumeau, 2009) na contemporaneidade, Otto busca 



21 
 

trazê-lo, mostrando, inclusive, que a Bíblia é um repositório rico de narrativas, às quais 

demonstram esses aspectos irracionais presentes na relação desse 

Deus/Sagrado/Numinoso e o humano, formando experiências, não essencialmente 

positivas como abordadas tradicionalmente pela teologia cristã. 

Analisar as manifestações do sagrado na literatura significa, entre outras 

coisas, captar suas transgressões, sua autonomia em relação às regras sociais, ou 

seja, “Fora da fé religiosa ou da crença num deus, a experiência sagrada é 

característica humana na busca por sentidos que extrapolam a vida cotidiana das 

funções sociais” (Silva, L., 2017, p. 239). 

Tomando como base a ideia de autonomia associada ao sagrado, podemos 

encontrar, na literatura, as intersecções em que se cruzam o humano e o sagrado, em 

que ambos se munem de recursos comuns, às vezes, para se expressarem, uma vez 

que “Partimos do pressuposto de que o fenômeno da religião se manifesta na cultura 

de todas as civilizações conhecidas e que a literatura é, por excelência, escritora e 

reescritora dos discursos teológicos que forjam o imaginário ocidental [...]” 

(Magalhães; Brandão, 2012, p. 278). Além disso, 

 
Ao mesmo tempo em que a literatura tem sua modalidade sancional, 
acolhendo os valores que a sociedade preconiza, também apresenta uma 
modalidade proscrita, ou seja, concernente ao que sociedade toma como 
prejudicial. A um só tempo, ela pode confirmar e denunciar as convenções 
sociais, permitindo-nos, assim, uma visão mais ampla e questionadora, bem 
como, numa certa medida, perigosa, em função do seu caráter transgressivo 
(Silva, L., 2017, p. 240). 

 

Através da citação acima, verifica-se que a transgressão é o atributo em comum 

entre Literatura e Sagrado, tendo em vista que este último é formado a partir de 

elementos existenciais, angustiantes que retratam a experiência do humano na 

contemporaneidade11, com a ausência de Deus na história, na realidade. No tocante 

a isso, 

 
Essa experiência consiste em pôr em questão, na febre da angústia, aquilo 
que o homem sabe sobre o fato de ser. Se nesta febre ele tiver qualquer 
apreensão que seja, ele não pode dizer: “Eu vi Deus, o absoluto ou o fundo 
do mundo”, ele só pode dizer “o que vi escapa ao entendimento” e Deus, o 
absoluto ou o fundo do mundo não são nada se não são categorias do 
conhecimento (Bataille, 2012, p. 16). 

 
11Isso não quer dizer que o Sagrado, noutras temporalidades, nunca tenha sido relacionado à condição 
humana. Usamos o termo “contemporaneidade” como referência temporal ao tempo presente, mais 
especificamente ao contexto em que a obra O Exorcista fora escrita, na década de 1970. 



22 
 

 

Durante o ano de 1948, o escritor francês Georges Bataille (1897-1962) lançou 

o livro Teoria da Religião, em que trouxera para o debate no insidioso século XX, 

novos olhares para as manifestações do sagrado, sobre a qual nos apoiamos como 

um dos autores centrais para esta pesquisa. 

Em nossa análise, Bataille funda sua teoria do sagrado a partir leituras acerca 

das crises existenciais, notadamente acerca daquelas que dizem respeito à ausência 

de Deus como substância, como algo historicamente perseguido, mas nunca atingido 

pelo humano. Para nós, o que interessa desse livro, é a leitura do sagrado extraída 

dessa condição existencial humana, determinada pelo sofrimento contínuo, em que 

Bataille, ao mesmo tempo, fabrica um modelo de indivíduo, formulando as qualidades 

fundamentais assumidas por ele diante dos princípios do mundo sagrado (Bataille, 

1993). Desse modo, o sagrado, para Bataille,  

 
[...] é essa pródiga ebulição da vida que, para durar, a ordem das coisas 
encadeia e que tal encadeamento transforma em desencadeamento, ou, se 
quisermos, em violência. Sem trégua ele ameaça romper os diques, opor à 
atividade produtiva o movimento precipitado e contagioso de um consumo de 
pura glória. O sagrado é precisamente comparável à chama que destrói a 
madeira ao consumi-la. Ele é este contrário de uma coisa, o incêndio 
ilimitado, que se propaga, irradia calor e luz, inflama e cega, e aquilo que ele 
inflama e cega, por sua vez, subitamente, inflama e cega. O sacrifício abrasa 
como o sol que lentamente morre da pródiga irradiação cujo brilho nossos 
olhos não podem suportar, mas ele nunca está isolado e, num mundo de 
indivíduos, convida à negação geral dos indivíduos como tais (Bataille, 1993, 
p. 26). 

 

À vista disso, Bataille postulou uma teoria sobre o sagrado, o qual explora o 

seu caráter transgressor, disruptivo em uma modernidade fascinada pela heresia, pela 

vida profana (Bataille, 1987). Concernente a isso, entendemos o divino como algo 

diretamente relacionado a uma categoria silenciada, reprimida: o seu lado tenebroso. 

Ora, a deidade que se fez presente na narrativa sangrenta da vida de Jó, foi um lado 

do sagrado que Jó desconhecia completamente, uma divindade que rompeu com a 

noção racional de justiça, à medida que autorizava o diabo a interferir diretamente, e 

de modo opressivo, no cotidiano desse personagem. 

 Nas teses de Bataille (1993) percebemos que sempre que o sagrado se 

mostra, se revela como experiência à espécie humana, essa aparição é sempre 

adornada por angústia, sentimento de morte, de anulação em função da entidade 

celestial, ou seja, 



23 
 

 
Para Bataille, o questionamento da própria existência é uma condição 
humana que está na base da experiência sagrada. Ao perceber suas 
limitações, sua mortalidade, as dificuldades do seu entorno, a angústia se 
instala como dúvida, inadequação, busca por sentido. A insuficiência das 
operações cognitivas promoveriam, a partir dessa “experiência interior”, o 
sentimento do desconhecido, o qual não é cognoscível (Silva, L., 2017, p. 
240). 

 

Na arte literária, o sagrado marca os episódios de transcendência, quer dizer, 

aqueles momentos em que, por meio de tragédias, dúvidas, sofrimento, o personagem 

é envolvido por um lampejo no qual a mente consciente não consegue localizar a 

origem, o porquê, justamente porque tais epifanias se mostram de modo exemplar 

(hierofanias), inconfundíveis com qualquer matriz de conhecimento humano, ao passo 

que “[...] a intimidade é a violência” (Bataille, 1993, p. 25). Para pensar numa 

experiência sacra, Bataille determina três princípios básicos que prescindem do 

divino: o sacrifício, a angústia, e o sentimento de criatura. Estes três aspectos 

convergem para um quarto atributo: a experiência de morte.  

 
A potência da morte significa que esse mundo real só pode ter uma imagem 
neutra da vida, que a intimidade só revele sua consumição ofuscante no 
momento em que desaparece. Ninguém sabia que ela aí estava, mas ela 
estava, era então negligenciada em proveito das coisas reais: a morte era 
uma coisa real entre outras. Mas, subitamente, a morte mostra que a 
sociedade real mentia. Então, não é a perda da coisa, do membro útil, que é 
levada em consideração. O que a sociedade real perdeu não foi um membro, 
mas sua verdade. E a ausência dessa vida íntima, que havia perdido o poder 
de me atingir plenamente e que essencialmente eu via como uma coisa, que 
a entrega plenamente à minha sensibilidade. A morte revela a vida em sua 
plenitude e faz naufragar a ordem real (Bataille, 1993, p. 23). 

 

Por meio desse pensamento, podemos compreender que o Sagrado em 

Bataille, não destrói apenas o corpo físico, isto é, não se trata apenas de fenecer a 

vida, mas o pesquisador também registra a “morte da realidade tangível”, e os laços 

de pertencimento ao que ele chama de “Ordem Real”. Além disso, suas reflexões 

também sugerem que a experiência sacra, por alteridade, revelaria a mentira, a “morte 

da verdade” no mundo, uma vez que nenhum ser humano seria completo sem antes, 

experimentar a intimidade (totalidade) autêntica com aquilo que é devir, inacabado, 

incompleto. Noutras palavras, “[...] a obra de arte emerge como campo aberto às 

tentativas de compreensão dos processos humanos” (Silva, J., 2016, p. 15). 

Tendo em vista que a literatura é “[...] dotada de especial poder de 

encantamento” (Souza, 2007, p. 11), a relação entre Literatura e Sagrado não poderia 



24 
 

deixar de considerar, dentro desse universo, que a principal forma de expressão do 

sagrado é por meio de uma linguagem apofática, a qual está presente tanto nos 

estudos de Bataille (2016, 1993, 1989), como de Otto (2007). Para Oliveira (2010) a 

linguagem apofática é  

 
[...] uma linguagem simbólica repleta de oxímoros, paradoxos e contradições 
o discurso místico intenta descrever uma experiência a qual MeisterEckhart 
se refere como um non intelligendointelligere. Aliás, é bastante corriqueira a 
afirmação de uma obscuridade intrínseca ao discurso místico, daí os 
abundantes símbolos de trevas e escuridão para caracterizar essa linguagem 
como negação do inteligir (Oliveira, 2010, p. 68). 

 

De acordo com a autora acima, essa forma de linguagem se liga 

intrinsecamente à experiência mística, definida pela pesquisadora como “[...] um 

discurso que tem como marca maior a pretensão de dirigir-se do e para o inefável” 

(Oliveira, 2010, p. 75). A linguagem apofática, ou teologia negativa, é uma abordagem 

que tenta expressar o inefável ao negar todas as qualidades finitas atribuíveis ao 

divino. Em vez de descrever Deus ou o transcendente de maneira positiva, a 

linguagem apofática insiste que qualquer descrição positiva seria inadequada, uma 

vez que o divino transcende todas as categorias humanas de compreensão. Em vista 

disso, 

 
Os textos místicos não se apresentam como tratados filosóficos, no sentido 
entendido por toda uma tradição que vai, no mínimo, de Aristóteles até Hegel. 
Assim, pensando mais especificamente no que estamos chamando de 
mística feminina medieval, os textos com os quais lidamos são 
transgressores da própria linguagem, posto que investem contra os limites do 
dizível e, para tanto, são construídos não apenas por uma linguagem 
apofática, mas também por uma linguagem que é apresentada em versos, 
canções, ditos, feitos, aforismos, enfim, uma linguagem expressa por 
metáforas, paradoxos, sinestesias, oxímoros, em suma, por recursos 
estilísticos que visam investir contra os limites da própria linguagem 
(Nogueira, 2021, p. 75) 

 

A citação acima destaca a natureza transgressora da linguagem nos textos 

místicos, especialmente na mística feminina medieval, que desafia os limites do dizível 

por meio de uma linguagem que foge à estrutura tradicional da filosofia ocidental. 

Nessa ótica, “O sentido do termo mística faz referência a algo absconditus12, secreto, 

 
12A expressão "absconditus" vem do latim e significa "escondido", "oculto" ou "secreto". O termo é 
frequentemente utilizado em contextos filosóficos, teológicos e literários para descrever algo que está 
além da compreensão imediata, como um conhecimento profundo ou uma verdade velada. Na tradição 
cristã, por exemplo, "Deus absconditus" refere-se à ideia de um Deus que, embora presente, não se 
revela plenamente ao ser humano. Em um sentido mais geral, "absconditus" pode ser usado para 
indicar qualquer coisa que esteja encoberta ou inacessível à percepção comum. 



25 
 

que exige uma atitude de entrega ou de espera, uma vez que só pode ser percebido 

com os olhos do espírito, sendo o silêncio sua melhor expressão, daí o ato de fechar 

a boca e os olhos” (Nogueira, 2021, p. 71, grifo nosso). Essa perspectiva dialoga com 

a ideia de que a experiência mística muitas vezes ultrapassa a razão discursiva, 

exigindo formas de expressão que evocam o indizível por meio de metáforas, 

paradoxos e figuras de linguagem que ampliam a significação. Esse caráter 

experimental da mística feminina pode ser compreendido à luz da própria exclusão 

das mulheres dos espaços formais de produção intelectual, levando-as a construir 

discursos transgressores e não convencionais.  

Na experiência mística, o uso da linguagem apofática reflete a percepção de 

que o encontro com o divino é uma realidade que excede todas as formas de cognição 

e expressão. Os místicos relatam estados de união com o transcendente onde as 

distinções entre sujeito e objeto, tempo e espaço, são obliteradas. Tal experiência é 

frequentemente descrita como um mergulho no mistério profundo (Bataille, 2016; 

Oliveira, 2010), em que a única resposta possível é o silêncio ou a negação das 

limitações linguísticas. Para Bataille (2016), 

 
Entendo por experiência interior aquilo que habilmente se nomeia experiência 
mística: os estados de êxtase, de arrebatamento ou ao menos de emoção 
mediada. Mas penso menos na experiência confessional, a que os místicos 
se ativeram até aqui, do que numa experiência nua, livre de amarras, e 
mesmo de origem, que a prendam a qualquer confissão que seja. É por isso 
que não gosto da palavra “mística” (Bataille, 2016, p. 25). 

 

Na arte literária, a linguagem apofática se dirige ao indivíduo isolado (Bataille, 

1989), “[...] fundada a partir de angústias individuais” (Silva, L., 2017, p. 240), na 

medida em que o sagrado se inscreve a partir do que determinado personagem 

idealiza sobre Deus. Como o aspecto existencial é predominante na teologia negativa, 

a criação verbal do sagrado nasce do silêncio do divino. E é esse silêncio, entendido 

por Otto (2007) como “arrebatador”, visceral, que caracterizaria o sagrado como uma 

entidade dúbia, já que ao mesmo tempo em que ela aterroriza, também fascina (Otto, 

2007). E é dentro desse jogo multifacetado, polissêmico, que “[...] cada vez mais 

descobrimos nossas redes simbólicas, nossas teias ideológicas, nossas fantasias 

religiosas e as alternativas sociais e históricas que ainda temos” (Magalhães, 2022, p. 

170). 

O conceito de “sagrado” de Rudolf Otto, apresentado em O Sagrado (Das 

Heilige), é uma pedra angular para a linguagem apofática nos estudos literários. Otto 



26 
 

(2007) vê o sagrado como uma experiência além da razão, uma amálgama de mistério 

e fascínio que ele chama de “numinoso”. Essa ideia reforça a Teologia Negativa, que 

insiste na incapacidade humana de compreender ou descrever Deus plenamente. 

Nessa ótica, “O que desafia qualquer melodia, o que supera todo o sentido, o que 

sobrepassa toda palavra, o que desconcerta a mente e o que está longe de quem o 

compreende não pode ser captado unicamente pela razão” (Nogueira, 2024, p. 113). 

 Ademais, Otto vai além, sugerindo que a verdadeira experiência do divino está 

além das palavras e da lógica. Seu foco no numinoso abre espaço para a literatura 

explorar o inefável e o incognoscível, oferecendo uma nova camada de profundidade, 

já que a “Literatura é mesmo, como a transgressão da lei moral, é um perigo” (Bataille, 

1989, p. 22), pois “Sendo inorgânica, ela é irresponsável. Nada se apoia nela. Ela 

pode dizer tudo” (Bataille, 1989, p. 22). 

Para identificar, na arte literária, as formas pelas quais o Sagrado opera, Otto 

(2007) estabelece quatro categorias/estágios fundamentais que acompanham as 

experiências numênicas, são elas: O aspecto “tremendum” (arrepiante), o aspecto 

avassalador (“majestas”), o aspecto “enérgico” e o aspecto “mysterium” (o “totalmente 

outro”). Essas quatro categorias formam o Mysterium Tremendum (O terrível mistério), 

ao passo que “Compreendemos que a obra de Rudolf Otto é uma tentativa de resgate 

dos aspectos irracionais do sagrado” (Santos, E., 2016, p. 2). A partir desse conjunto, 

verifica-se que o sagrado é percebido não apenas de forma direta como em Bataille 

(1993), mas de forma gradativa, em Otto (2007).  

Do livro O Sagrado, de Otto (2007), usaremos apenas essas quatro categorias 

desenvolvidas por ele em nossa análise, considerando que a possessão demoníaca, 

na obra O Exorcista de W. P. Blatty, responde a cinco estágios ou gradações dentro 

dessa experiência sacra: Infestação, opressão, obsessão, possessão e, dependendo 

do resultado, a libertação13. Como o sagrado nas perspectivas teóricas discutidas, não 

tem nada a ver com um deus monoteísta, o demoníaco participa desse conjunto de 

experiências como manifestação do sagrado, justamente porque sua origem se 

inscreve no espectro irracional, marcado, sobretudo, pela negação da lógica e das 

regras da ordem real. 

 
13Cf. CANÇÃO NOVA. Frei Elias Vella explica as cinco fases dos ataques demoníacos. Disponível 
em: https://eventos.cancaonova.com/cobertura/frei-elias-vella-explica-as-cinco-fases-dos-ataques-
demoniacos/. Acesso em: 01 jul. 2024. 

https://eventos.cancaonova.com/cobertura/frei-elias-vella-explica-as-cinco-fases-dos-ataques-demoniacos/
https://eventos.cancaonova.com/cobertura/frei-elias-vella-explica-as-cinco-fases-dos-ataques-demoniacos/


27 
 

Assim, a primeira categoria do Mysterium Tremendum, o aspecto “tremendum”, 

é definido por Otto (2007) do seguinte modo: 

 
Seu estágio preliminar é o receio "demoníaco" (= pânico apavorado], com seu 
redutor apócrifo gespenstische Scheu [medo de assombração]. Sua primeira 
sensação é a do "inquietantemente misterioso" [Unheimliches, ingl. uncanny]. 
Desse "receio" em sua forma "bruta", dessa sensação do "misterioso" alguma 
vez irrompida pela primeira vez, a emergir estranha e nova nos ânimos da 
humanidade primitiva é que partiu toda a evolução histórico-religiosa (Otto, 
2007, p. 46-47). 

 

O aspecto tremendum pode ser visto como um dos elementos fulcrais que 

compõem a estética do sagrado, no sentido de observar as qualidades e 

performances pelas quais ele aparece na arte literária. Dentro dos estágios da 

possessão, os quais formam as narrativas contemporâneas sobre a temática dos 

exorcismos, o aspecto tremendum é um elemento que aglutina a vítima, a entidade 

possessora, o exorcista e o círculo familiar e não-familiar que fazem parte da 

possessão demoníaca, ou seja, todos dentro desse círculo, experimentam a 

sensação/receio de algo estranho, de um perigo em vias de eclosão.  

A segunda categoria, definida como “O aspecto avassalador (majestas)”, seria 

uma forma mais violenta e completa do numinoso, no qual Otto (2007) aprofunda a 

ideia de “sentimento de criatura”, trazendo para a majestas, o “poder”, o “domínio” e a 

“hegemonia” como expressões do divino. Assim, 

 
Sombra e reflexo subjetivo desse aspecto absolutamente avassalador, essa 
majestas é aquele “sentimento de criatura” que contrasta com o avassalador, 
sentido objetivamente; trata-se da sensação de afundar, ser anulado, ser pó, 
cinza, nada, e que constitui a matéria-prima numinosa para o sentimento de 
“humildade” religiosa (Otto, 2007, p. 52). 

 

A majestas é um aspecto do nume que aparece na literatura bíblica com 

abundância, e que Otto (2007), por sua vez, conseguiu sistematizar ao longo de seus 

estudos, uma vez que ele afirma que é dessa experiência com o não-racional que 

“partiu toda a evolução histórico-religiosa” (Otto, 2007, p. 46-47) da Igreja. Em Isaias 

(2:10) há a seguinte imagem: “Entra nas rochas, e esconde-te no pó, do terror do Senhor 

e da glória da sua majestade”. E como a Bíblia é, por excelência, a matriz de referência 

de praticamente todo o imaginário ocidental, não há obra literária a posteriori que não 

contenha referência (in)consciente, ao texto bíblico. 

A terceira categoria do numinoso é o “aspecto enérgico”, sobre o qual 

 



28 
 

Pode-se senti-lo vivamente sobretudo na orgê [ira], expressando-se 
simbolicamente na vivacidade, paixão, natureza emotiva, vontade, força, 
comoção, excitação, atividade, gana. Essas suas características também 
aparecem tipicamente nas gradações que vão do demoníaco até a noção do 
Deus “vivo” (Otto, 2007, p. 55). 

 

Assim como Bataille, Otto também recorre à experiência mística de forma 

produtiva, para exemplificar qualidades sui generis que só podem ser traduzidas por 

meio da experiência individual, de modo que não é possível transferir tais sensações 

ao outro, ou seja, nem a linguagem (o que está escrito, a palavra), seria capaz de 

expressar o inefável, visto que “Não se pode materializar o infinito. A ideia de infinito 

não pode ser expressa por palavras nem descrita, no entanto pode-se criar a imagem 

que é uma ilusão dele” (Bigemer; Mariani; Manzato et al., 2019, p. 7). 

 Por conseguinte, essa imagem (ilusão) como observa tais autores, não sendo 

o inefável, mas apenas uma ideia visualmente limitada do sagrado, pode ser 

percebida em Apocalipse (14:10): “Também este beberá do vinho da ira de Deus, que 

se deitou, não misturado, no cálice da sua ira; e será atormentado com fogo e enxofre 

diante dos santos anjos e diante do Cordeiro”. 

 
2.2.1 O Sagrado e a Crítica Literária Feminista 

 
Nas últimas décadas, o movimento feminista tem se constituído como um dos 

marcos mais significativos das lutas sociais e culturais contemporâneas. A trajetória 

do feminismo pode ser entendida a partir de três ondas distintas, cada uma com seus 

paradigmas e desafios próprios. A primeira onda, iniciada no final do século XIX e 

início do século XX, concentrou-se na conquista de direitos civis e políticos, sobretudo 

o sufrágio feminino (Beauvoir, 1949). Já a segunda onda, a partir da década de 1960, 

ampliou a discussão para as dimensões sociais, culturais e psicológicas, 

problematizando a estrutura patriarcal que sustentava as relações de gênero e 

promovendo uma reavaliação dos papéis atribuídos às mulheres na sociedade (Woolf, 

1929; Kristeva, 1982). Esse período marcou também o início das interfaces entre os 

estudos literários e as discussões de gênero, quando autoras e críticos passaram a 

denunciar a subalternização e a marginalização de personagens femininas nas obras 

literárias (Silva, 2023). 

A terceira onda, que se consolidou a partir da década de 1990, propôs uma 

abordagem mais plural, interseccional e crítica das relações de poder, desafiando as 

narrativas hegemônicas e defendendo a multiplicidade de vozes e experiências 



29 
 

femininas (Oliveira, 2024). Essa fase contemporânea também tem se destacado pela 

utilização de metodologias que dialogam com as práticas da Crítica Literária Feminista 

(CLF), as quais buscam desconstruir as estruturas de subalternização e ressignificar 

a presença das personagens femininas na literatura (Santos, 2022). 

Concernente a isso, a articulação entre o conceito de sagrado e a Crítica 

Literária Feminista se mostra como uma via metodológica para a análise dos discursos 

literários que operam tanto na esfera do transcendente quanto na produção de 

significados de gênero. Em vista disso, o sagrado, enquanto dimensão da experiência 

humana que desperta sentimentos de admiração, mistério e temor, foi profundamente 

explorado por autores como Rudolf Otto, Georges Bataille e Mircea Eliade. 

Rudolf Otto (2007) descreve o sagrado como uma experiência numinosa que, 

por meio do contato com o mistério, convoca uma resposta emocional e quase 

irracional. Esse enfoque na dimensão irracional e estética do sagrado encontra 

ressonância na maneira como a literatura – especialmente nas obras que abordam 

temáticas feministas – pode reproduzir ou subverter as formas tradicionais de 

veneração e exclusão. Conforme argumenta Otto (1923), “o sentimento do sagrado é 

inseparável de uma emoção de repulsa e fascínio simultâneos”, o que permite à CLF 

explorar os limites entre o sublime e o abjeto na representação das personagens 

femininas. 

Georges Bataille, por sua vez, enfatiza a dimensão da transgressão inerente 

ao sagrado, ao afirmar que o desejo pelo sagrado está intimamente ligado à 

experiência do excesso e da quebra dos limites impostos pelas normas sociais 

(Bataille, 1961). Nesse sentido, a CLF utiliza técnicas desconstrutivas que se 

aproximam dessa ideia de transgressão para questionar e subverter as estruturas 

narrativas que historicamente relegaram as personagens femininas a papéis 

secundários ou estereotipados. Por conseguinte, Bataille (1961) argumenta que “a 

transgressão revela as fissuras na ordem estabelecida, possibilitando a emergência 

de novas formas de subjetividade”, o que encontra eco na reinterpretação feminista 

de narrativas canônicas. 

Logo, ratificando esse argumento, Mircea Eliade, ao analisar o sagrado, propõe 

que a experiência religiosa e o contato com o transcendente produzem uma dimensão 

que transcende o tempo e o espaço, conferindo significado às práticas culturais e 

simbólicas (Eliade, 1957). Essa perspectiva de uma dimensão atemporal e arquetípica 

é aproveitada pela CLF para reinterpretar os mitos e as narrativas literárias que 



30 
 

historicamente contribuíram para a construção de uma identidade de gênero 

subalterna. Como observa Eliade (1957), “o sagrado opera como um elo entre o 

homem e o absoluto, desvelando a estrutura simbólica do mundo”, o que inspira 

metodologias críticas que visam ressignificar o papel das mulheres na literatura e a 

sua relação com o mistério e o sublime14. 

A convergência desses discursos teóricos – o do sagrado e o da Crítica Literária 

Feminista – permite a construção de uma abordagem metodológica, que busca 

identificar e analisar os mecanismos pelos quais as narrativas literárias constroem e, 

simultaneamente, podem desconstruir as hierarquias de poder. Assim, técnicas como 

a análise discursiva, a leitura de gênero e a desconstrução de estereótipos têm se 

mostrado eficazes para expor as camadas simbólicas e os códigos que perpetuam a 

subalternização de personagens femininas (Kristeva, 1982; Woolf, 1929). Nessa 

direção, ao dialogar com as noções de sagrado apresentadas por Otto, Bataille e 

Eliade, a CLF não apenas amplia seu campo de análise, mas também aprofunda a 

compreensão dos vínculos entre o transcendental e o cotidiano nas representações 

literárias feministas. 

No tocante a isso, o desenvolvimento de uma abordagem que articula o 

sagrado e a Crítica Literária Feminista exige a adoção de métodos interdisciplinares 

que incorporem tanto a análise estética quanto a hermenêutica crítica15. Para tal, 

pode-se empregar métodos que priorizem a leitura semiótica e a análise discursiva, 

permitindo identificar os elementos simbólicos que operam na construção dos 

discursos literários. Conforme Silva (2023), “a intersecção entre diferentes campos 

teóricos possibilita a revelação de camadas ocultas nas narrativas, desafiando as 

leituras convencionais” (Silva, 2023). 

 
14Para Tzvetan Todorov, o sublime está relacionado à experiência do insólito na literatura fantástica, 
sendo uma das possíveis resoluções desse gênero narrativo. No sublime, o leitor encara eventos que 
desafiam as leis naturais e, em vez de encontrar uma explicação racional ou sobrenatural definitiva, 
permanece diante do mistério e do assombro, aceitando a irrupção do inexplicável. Como afirma 
Todorov, “o leitor decide que as leis da realidade permanecem intactas e que o acontecimento estranho 
é uma ilusão dos sentidos, um produto da imaginação” (Todorov, 1981, p. 41). Essa reação está ligada 
a um sentimento de maravilhamento e inquietação, onde o desconhecido não é reduzido a uma lógica 
compreensível, mas sim mantido como uma experiência de fascínio e temor. 
15A hermenêutica crítica é uma abordagem interpretativa que combina os princípios da hermenêutica 
tradicional com a perspectiva crítica, enfatizando a necessidade de compreender os textos não apenas 
em seu sentido interno, mas também em seu contexto histórico, social e ideológico. Influenciada por 
pensadores como Hans-Georg Gadamer e Jürgen Habermas, essa abordagem busca revelar as 
estruturas de poder, os interesses e os condicionamentos que influenciam a produção e a recepção do 
discurso. Diferente de uma hermenêutica puramente descritiva, a hermenêutica crítica propõe uma 
postura reflexiva e transformadora, na qual a interpretação não se limita à reconstrução do significado, 
mas também questiona os pressupostos que sustentam determinada visão de mundo. 



31 
 

A interseção entre o conceito de sagrado e a Crítica Literária Feminista (CLF) 

oferece uma perspectiva enriquecedora para a análise das narrativas literárias, 

especialmente no que tange à representação do feminino e à desconstrução de 

estruturas patriarcais. Historicamente, muitas culturas antigas veneravam divindades 

femininas, reconhecendo nelas o princípio criador e sustentador da vida. No entanto, 

com o advento de sociedades patriarcais, houve uma gradual substituição dessas 

figuras pelo culto a divindades masculinas, resultando na marginalização do feminino 

no âmbito do sagrado. 

Merlin Stone, em sua obra Quando Deus era Mulher, investiga como, em 

tempos antigos, a figura da Deusa era central nas práticas religiosas e sociais. Ela 

descreve que "a religião tende a espelhar a figura dominante na sociedade que a 

pratica, a deidade feminina foi representada diversas vezes por esculturas e pinturas 

encontradas até hoje em vários sítios arqueológicos" (Stone, 1976). Stone diz que, 

apesar da cultura matriarcal e matrilinear ter ruído, ela não só perdura como se impõe 

ao patriarcado e resiste a ele, mostrando-se mais atual do que nunca. 

Martha Robles, em Mulheres, Mitos e Deusas: O feminino através dos tempos, 

explora a evolução arquétipos femininos e como eles foram reinterpretados ao longo 

da história. Ela observa que "algumas mulheres conheceram o céu, outras o inferno; 

umas foram enaltecidas, santificadas, outras demonizadas; mas todas tocaram as 

profundezas do próprio ser, chegaram ao limite de sua condição e de seu tempo e se 

eternizaram na história" (Robles, 2023). Robles analisa como os mitos e lendas 

construídos em torno da mulher acabaram por reafirmar o machismo na cultura 

ocidental. 

A transição do culto à Deusa para a predominância de divindades masculinas 

está intrinsecamente ligada às mudanças nas estruturas sociais e de poder. 

Sociedades que antes eram matrilineares16 e que veneravam o princípio feminino 

foram gradualmente substituídas por sistemas patriarcais, nos quais o masculino 

tornou-se sinônimo de divindade e autoridade. Esse processo não apenas redefiniu 

 
16Sociedades matrilineares são aquelas em que a filiação, a herança e a transmissão do nome familiar 
ocorrem predominantemente pela linha materna. Nesses sistemas, a ascendência é traçada a partir 
das mulheres, e os bens, títulos ou posições de prestígio costumam ser herdados de mãe para filha ou 
de tio materno para sobrinho. Embora a matrilinearidade não implique necessariamente um 
matriarcado—ou seja, o domínio político das mulheres—, ela confere às mulheres um papel central na 
estrutura familiar e social. Exemplos de sociedades matrilineares incluem os mosuo, na China, os 
minangkabau, na Indonésia, e alguns grupos indígenas da América do Norte, como os iroqueses. 



32 
 

as práticas religiosas, mas também influenciou profundamente as narrativas culturais 

e literárias, resultando na subordinação e marginalização das figuras femininas. 

A Crítica Literária Feminista busca resgatar e reinterpretar essas narrativas, 

desconstruindo os estereótipos e revelando as camadas de significado que foram 

suprimidas ou distorcidas ao longo do tempo. Ao analisar textos literários sob essa 

perspectiva, a CLF enfatiza técnicas como a leitura contra-hegemônica e a análise de 

gênero para evidenciar a presença e a importância do feminino no sagrado e na 

cultura. Essa abordagem permite não apenas uma reavaliação das obras literárias, 

mas também uma reconexão com as raízes culturais que celebravam o feminino como 

divino. 

 
2.3 O Exorcista e a fortuna crítica 

 
Para sistematizar a fortuna crítica de O Exorcista de W. P. Blatty, montamos 

uma linha do tempo que se inicia no ano de 2010 a 2023, arco temporal em que as 

pesquisas acadêmicas foram realizadas. É importante ressaltar que a produção 

catalogada não se estende a trabalhos estrangeiros17, ou seja, as pesquisas 

encontradas são de universidades brasileiras, com exceção apenas do livro “O 

Exorcista: segredos & devoção”18 do diretor de cinema norte-americano, Mark 

Kermode, publicado pela editora carioca, DarkSide Books, em 2023. 

Nesse primeiro momento, faremos um breve demonstrativo sobre os tipos de 

pesquisas que encontramos (Artigos, TCCs, Dissertações e Teses), trazendo alguns 

percentuais referentes ao número de trabalhos que analisaram detidamente a obra, e 

quantos examinaram a produção fílmica O Exorcista lançado em 1973, sob a direção 

de William Friedkin e roteiro de W. P. Blatty. A seguir, comentaremos brevemente 

algumas dificuldades surgidas durante esse percurso, quanto ao acesso a 

 
17Devido ao tempo estabelecido em nosso cronograma, não teríamos tempo para avaliar fontes 
externas ao Brasil, uma vez que considerando a fortuna crítica já encontrada em pesquisas brasileiras, 
assim como o corpo de autores que compuseram o nosso referencial, julgamos inviável qualificar tudo 
o que encontrássemos.  
18Esta é uma obra do escritor e crítico de cinema norte-americano Mark Kermode, que explora o 
impacto cultural e a produção do filme "O Exorcista", dirigido por William Friedkin e lançado em 1973. 
A obra de Kermode mergulha nos bastidores do filme, abordando sua produção, os desafios 
enfrentados durante as filmagens, e o legado duradouro que ele deixou no gênero de terror. Kermode 
examina a recepção crítica e popular do filme, bem como as reações controversas que ele provocou. 
Ele também discute a influência do filme em outros trabalhos do gênero e analisa seu significado 
cultural e psicológico. Além disso, a obra traz entrevistas com os envolvidos na produção, como o 
diretor William Friedkin, o escritor William Peter Blatty, e membros do elenco. 
 



33 
 

determinadas pesquisas e problemas de contato com alguns pesquisadores. Depois 

disso, abordaremos acerca das principais tendências analíticas que tais pesquisas 

vêm empreendendo sobre a obra e filme de O Exorcista. 

Na linha temporal mencionada, que vai de 2010 a 2023, encontramos 4 (quatro) 

artigos acadêmicos, uma monografia de graduação, 6 (seis) dissertações de 

mestrado, uma tese de doutorado e dois livros. Totalizando 14 (quatorze) produções, 

deste total, 12 (doze) delas (entre os gêneros textuais supracitados), analisaram 

apenas o filme O Exorcista dirigido por W. Friedkin, em 1973, número que corresponde 

a 85% das pesquisas no Brasil sobre o objeto desta dissertação. Com apenas 15% 

desse total, apenas duas produções acadêmicas19 examinaram a obra literária, 

publicada em 1971, o que faz da nossa pesquisa, a terceira dissertação do Brasil a 

analisar detidamente a obra de Blatty. 

Em análise preliminar dessas fontes iniciais, muitas delas chegaram à 

conclusão de que durante a publicação da obra literária de Blatty no ano de 1971, a 

recepção foi um completo fracasso nos Estados Unidos (Bossone, 2015), uma vez 

que o escritor não tinha subsídio financeiro o suficiente para realizar campanhas de 

financiamento de propagandas para divulgar sua obra. Noutro extremo, com o 

lançamento do filme em 1973, o livro se tornou um best-seller ficando em primeiro 

lugar na lista do The New York Times (Bossone, 2015). Além disso, entre 1973 a 2024 

(um arco de 51 anos), temos – entre filmes e séries sobre O Exorcista – 8 (oito) 

produções já lançadas, seguida de uma nova produção cinematográfica em 

andamento sobre o livro, que será lançado em 2026, no qual está sendo dirigido por 

Mike Flanagan20. 

Assim sendo, nesse arco de 51 anos entre 1973 a 2024, foram lançados os 

filmes: O Exorcista (1973), O Exorcista II – O herege (1977), O Exorcista III (1990), O 

Exorcista: o início (2004), Domínio: prequela de O Exorcista (2005), Série “O 

 
19Estas foram as duas únicas dissertações encontradas que analisaram a obra literária: “O Exorcista: 
uma análise sobre o ritual de exorcismo no olhar do padre Karras” do autor David Carlos Santos Sarges 
(2017). Cf. https://shre.ink/D32B. “Hermeneutical exorcism and literary interpretation: a brief study on 
the problem of meaning and an existencialist interpretation of The Exorcist (1971)” do autor Daniel 
Jacobsen Sivinski (2010). Cf. https://lume.ufrgs.br/handle/10183/25433. 
20Mike Flanagan, nascido em Salem, Massachusetts, em 20 de maio de 1978, é um cineasta americano 
conhecido por suas contribuições ao gênero de terror. Ele dirigiu, escreveu e editou diversos filmes 
notáveis, incluindo “Absentia” (2011), “Oculus” (2014), “Hush: A Morte Ouve” e “Ouija: A Origem do 
Mal” (ambos em 2016). Além disso, Flanagan é o criador da série de sucesso “A Maldição da 
Residência Hill” (2018). Sua habilidade em equilibrar temas comoventes com momentos de terror o 
consolida como um dos diretores mais talentosos do gênero do terror na atualidade. 

https://shre.ink/D32B
https://lume.ufrgs.br/handle/10183/25433


34 
 

Exorcista” (2016), O Exorcista: o devoto (2023) e, claro, anunciado no presente ano, 

em 2024, o novo Exorcista, que será lançado, provavelmente, em 2026. 

Tendo em vista o impacto cultural do filme no cenário norte-americano na 

década de 1970, além do histórico de filmes posteriores a 1973 acerca de O Exorcista, 

acreditamos que o interesse crescente pela análise do filme em detrimento da obra, 

se justifique por meio dessa forte relevância dada à obra pelo cinema estadunidense 

no século XX e, posteriormente, de forma global, já que há mais de 50 anos, o filme 

de W. Friedkin foi colocado como matriz de referência para filmes posteriores com a 

temática de possessões e exorcismos. Além disso, leva-se em conta que a obra de 

Blatty inaugurou um novo subgênero do gênero horror, intitulado “Horror demoníaco”, 

focado apenas na capacidade de o demônio desestabilizar o dito “Lugar Seguro”, que 

foi basicamente a ideia trabalhada tanto na obra como no filme.  

O sistema de coleta de dados foi realizado por meio do Catálogo de Teses & 

Dissertações da CAPES, Scielo, Periódicos CAPES, Plataforma Sucupira e 

Repositórios Institucionais de universidades específicas21. No entanto, por alguma 

razão que desconhecemos, algumas pesquisas, mesmo em nível de mestrado, 

simplesmente não se encontravam presentes para download, a exemplo das 

dissertações: “O bebê de Rosemary, a profecia e o exorcista: o (sor)riso como 

configuração do mal na trilogia do diabo”22, da autora Daiane de Souza Alves 

(UNISUL/2022), “O exorcista: uma análise sobre o ritual de exorcismo no olhar do 

padre Karras”, de David Carlos Santos Sarges (UEPA/2017)23, “As representações do 

Diabo na literatura e no cinema: adaptação fílmica de O exorcista e sua recepção no 

Brasil”24, de João Victor Temoteo Viana (UFCE/2023), e o Trabalho de Conclusão de 

Curso: “Literatura e Cinema: um estudo sobre o fantástico em O Exorcista de William 

Friedkin”25, de Leandro Gonçalves Machado (UFPA/2022). 

No artigo intitulado “Os demônios de cada dia: reflexões acerca do monstro e 

do humano em O Exorcista (1973), Janaina Wazlawick Müller & Saraí Patricia Schmidt 

(2023) escrevem o seguinte:  

 
21Tivemos que pesquisar nos repositórios institucionais específicos, foram eles: UEPA, UNISUL, 
UFPA, UFCE, UFRGS. 
22Cf. https://shre.ink/D3QV. 
23Tentamos contato por e-mail com este autor, mas não obtivemos resultado. 
24https://shre.ink/D3QF. 
25Encontramos a referência deste TCC nas referências bibliográficas em um artigo publicado pelo 
próprio autor deste TCC, intitulado: “O fantástico no filme O Exorcista (1973) de William Friedkin” de 
Leandro Gonçalves Machado e Luiz Guilherme dos Santos Júnior. Cf. 
https://linguagempauta.uvanet.br/index.php/lep/article/view/66/33. 

https://shre.ink/D3QV
https://shre.ink/D3QF
https://linguagempauta.uvanet.br/index.php/lep/article/view/66/33


35 
 

 
Na breve explanação do conteúdo do filme, observa-se, primeiramente, a 
relação violenta entre criança e monstro. Vindas do inferno ou da televisão, 
essas criaturas invadem o território humano munidas de diferentes intenções, 
mas, essencialmente, se pode pensar que um objetivo bastante comum 
giraria ao redor do exercício da malignidade. Os monstros querem torturar, 
vingar-se, prejudicar, amedrontar, controlar e tomar para si, almejando 
desfazer a ideia de mundo e realidade que as os humanos instituíram. Logo, 
superficialmente, se tem a humanidade positivada (a mãe, os médicos, os 
sacerdotes) representando o reestabelecimento da ordem, em contraponto 
ao demônio impregnado de negatividade que ambiciona o caos e estaria a 
serviço do inferno (Müller; Schmidt, 2023, p. 10) 

 

O artigo das autoras é direcionado a refletir sobre “quanto de humano haveria 

no monstro, e quanto de monstro permearia o humano?” (Müller; Schmidt, 2023, p. 3). 

Com esta perspectiva, a reflexão gira em torno de uma defesa do monstruoso, 

humanizando-o na relação complexa entre monstro e humano. Com isto, elas 

mostram como as personagens, à medida que sofrem a violência do demônio, 

também o fazem na mesma medida, tendo em vista que O Exorcismo é uma forma de 

violência humana contra o sobrenatural na obra e filme. Em O Exorcista, “O humano 

e o monstro possuem um relacionamento ambíguo, porque o demônio necessita e 

busca constantemente uma conexão com a presença humana” (Müller; Schmidt, 

2023, p. 10), ou seja, o Diabo e o Humano são vistos dentro de uma relação simbiótica, 

nos quais um necessita do outro para sobreviver.  

No artigo “A face reconhecível do medo: domesticação e redenção do monstro 

animal em O Exorcista”, Marcia Heloisa Amarante Gonçalves (2014) registra que 

 
Lançado em 1973, o filme permanece até hoje uma das realizações mais 
perturbadoras do cinema e figura como obra seminal do ciclo de horror 
demoníaco predominante na década de 1970. Este ciclo resgatou a obsessão 
gótica pela fé – ou a falta dela – sugerindo que ciência e civilização não eram 
suficientes para salvaguardar o ser humano da ameaça de degeneração 
física e moral, de retorno a um estado primitivo no qual a fronteira entre 
humanidade e animalidade parecia desaparecer (Gonçalves, 2014, p. 86). 

 

A fortuna crítica sobre o escritor esteve mais centrada em compreender o 

processo de entrada do sobrenatural em detrimento da falibilidade da medicina, diante 

da condição da anormalidade de Regan MacNeil. Desse modo, compreender como 

estava a credibilidade da Ciência e da Religião (na década de 1970), assim como os 

fatores sociais, políticos, econômicos, culturais e religiosos que reforçaram uma 

predisposição dos EUA ao sucesso incontestável de O Exorcista, foram caminhos 

trilhados por esses pesquisadores, para examinarem o filme e a obra. Assim, 



36 
 

 
Fiel à incerteza que marca o limiar do fantástico, a trama retarda o 
reconhecimento da possessão demoníaca e os personagens só contemplam 
o sobrenatural após o esgotamento de possibilidades médicas e psiquiátricas, 
na busca pelo diagnóstico do que desconfiam ser uma doença com 
características psicossomáticas (Gonçalves, 2014, p. 86). 

 

A falibilidade da ciência é uma temática muito abordada nessas pesquisas, uma 

vez que é por meio dela, que Blatty buscou afirmar o poder da Igreja diante do mal. 

Isso ocorre pela história de vida de cada personagem. Por exemplo, “Chris não tem 

religião, e fica indignada com tal proposta [...] e o fato dela se declarar cética atesta 

isso” (Bossone, 2015, p. 57). Além disso, “O padre Karras é um homem em conflito 

que está contemplando a possibilidade de deixar o sacerdócio. Carente de uma prova 

da existência de Deus, ele reencontra a sua fé na presença do demônio” (Gonçalves, 

2014, p. 86). Nesse conjunto, todos os personagens se encontram numa posição em 

que a descrença é um elemento em comum, cuja restauração acontecerá pelas mãos 

do demônio. 

Na dissertação de Michel Bossone, intitulada “O Exorcista: a representação da 

possessão demoníaca nos anos de 1970” (2015), este pesquisador mostra qual era a 

concepção de possessão demoníaca vigente no pensamento norte-americano 

naquele período. A partir disso, Bossone (2015) descreveub como Blatty se apropriou 

de determinadas concepções do gênero horror e terror, cuja tradição remonta finais 

do século XIX, além de apontar como Blatty teve que estudar as origens do exorcismo, 

como uma tradição que remete a Jesus Cristo como o primeiro exorcista na literatura 

bíblica (Bossone, 2015). Desse modo, 

 
Diante de tal situação, Chris decide procurar por um exorcismo, e o padre 
Karras entrará como a visão contemporânea da Igreja católica. Ela tenta 
convencê-lo de que Reagan precisa de um exorcismo. Para o padre, esta 
será a parte mais complexa da descoberta, pois além de padre, Karras 
também é psiquiatra, e está muito mais engajado em uma visão científica das 
patologias humanas do que da perspectiva demonológica, pois, segundo ele 
mesmo, não existiam mais especialistas em possessão (Bossone, 2015, p. 
59). 

 

Na leitura de Bossone (2015), deduzimos que a racionalização da sociedade 

até aquele momento da sociedade do século XX, permitiu, em maior contraste, a 

eclosão da temática da possessão demoníaca, de modo que O Exorcista representara 

a narrativa que arrancou da dormência as pessoas, mostrando que elas, mesmo 



37 
 

diante da Igreja secular, não haviam superado problemas tão antigos, quanto a crença 

no Diabo. Nesse ângulo, 

 
[...] a família MacNeil foi a vítima do demônio. O padre Merrin representou a 
posição da Igreja e a visão da literatura demonológica, já o padre Karras 
representou a visão contemporânea da Igreja, aquela que separa ciência e 
religião, os médicos, o psiquiatra e o tenente Kinderman, representavam a 
modernidade do mundo frente a problemas tão antigos quanto o surgimento 
do homem (Bossone, 2015, p. 61). 

 

De todas as pesquisas catalogadas, apenas uma fez um estudo denso sobre a 

corrente existencialista aplicada à obra O Exorcista. A dissertação intitulada 

“Hermeneutical exorcism and literary interpretation: a brief study on the problem of 

meaning and an existencialist interpretation of The exorcist (1971)26”, de Daniel 

Jacobsen Sivinski (UFRGS/2010) com 238 páginas. No entanto, as pesquisas 

posteriores a 2010, trazem como temática de estudo: o “horror”, o “medo”, o “monstro 

e o humano”, a “ciência e a religião”, “o bem e o mal”, assim como a estética gótica 

adotada para entender como Blatty se apropriou desse gênero em sua obra.  

No artigo “O horror no cinema: a construção da sensação de medo em “O 

Exorcista” de Ricardo Stabolito Júnior (UniJorge/ 2012) diz o seguinte: 

 
As seis fases progressivas do ciclo emocional do medo definidas por Emilio 
Mira y Lopez podem ser identificadas no filme “O Exorcista” e é possível 
encontrar pontos de transição dentro da trama que marcam a passagem 
pelos estágios até o total desespero (terror) trazido por seu clímax, o 
exorcismo de Regan McNeil e o suposto confronto entre os padres Damien 
Karras (Jason Miller) e Lankaster Merrin (Max Von Sydow) e o demônio que 
possui o corpo da garota (Stabolito Júnior, 2012, p. 5). 

 

A partir da citação acima, o medo, objeto de estudo na historiografia, aparece 

na literatura como ingrediente fulcral para explicar o conceito de horror e terror, não 

apenas no cinema, mas na literatura. À vista disso, “O medo acompanha a trajetória 

do homem desde os tempos mais remotos e esteve presente em todas as eras” 

(Bossone, 2015, p. 15). O “medo” foi profundamente explorado pelo historiador 

francês Jean Delumeau na sua obra “A História do Medo no Ocidente (2009)” e 

também pelo historiador francês, Phillipe Arriès em seu livro “A história da morte no 

Ocidente” (2012). Em função disso, Stabolito Júnior (2012) ainda acrescenta que 

 

 
26“A hermenêutica do exorcismo e sua interpretação literária: um breve estudo da problemática do 
sentido e uma interpretação existencialista em O Exorcista (1971)” (Tradução nossa). 



38 
 

Os severos exames (extremamente gráficos) pelos quais Regan passará e 
seu primeiro espasmo violento vão marcar o início da fase do medo 
conhecida como concentração, quando as explicações lógicas encontradas 
pelo espectador em um primeiro momento se mostram falhas ou insuficientes. 
Os médicos não encontram um motivo para os transtornos da garota e sua 
atitude começa a ganhar proporções fora da realidade (Stabolito Júnior, 2012, 
p. 5). 

 

Na dissertação de Carolina Suriz dos Santos (UFRGS/2022) intitulada: “The 

power of the west compels you!: a memória cultural orientalista no filme O Exorcista 

(1973)”27, aborda duas questões centrais já mencionadas, em que Ciência e Religião 

entram na disputa pela devoção, pela fé e pela verdade em um mundo descrente. Em 

função disso, 

 
Após todos os procedimentos médicos e a moderna ciência do século XX se 
mostrarem ineficazes, a protagonista deposita suas últimas esperanças em 
dois padres da Igreja Católica para salvarem sua filha do mal que 
gradativamente a destruía. O antagonista da história é a entidade demoníaca 
que reside no corpo de Reagan e que levanta o grande tema do filme: a 
dúvida e a fé em um mundo predominantemente cético, moderno e científico. 
Pazuzu, nosso “vilão” da história, é apresentado logo no início da narrativa 
pelo olhar cristão do personagem Pe. Merrin, estabelecendo, assim, o 
presságio para o espectador de que aquela figura representa nada menos do 
que o Mal (Santos, C., 2022, p. 14-15). 

 

A dissertação da autora acima faz um estudo sobre a memória cultural oriental 

a partir do filme O Exorcista de W. Friedkin, apontando que “Não só o medo religioso 

foi despertado naquela primavera, mas, também, o primeiro contato do que é 

considerado o “Oriente” e o “demônio do deserto” – a invasão ao Iraque [...]” (Santos, 

C., 2022, p. 9). Michel Bossone em sua dissertação diz que umas das principais 

motivações de Blatty em escolher um semideus-sumério – Pazuzu – se deu em função 

da historicidade do lugar (Bossone, 2015). O pesquisador adiciona que 

 
A Mesopotâmia é berço das religiões monoteístas, as primeiras relações 
entre o homem e o sagrado, tal como os relatos míticos e simbólicos, vieram 
de lá. Por exemplo, a Epopeia de Gilgamesh, escrita em sumério por volta do 
fim do terceiro milênio antes de cristo. [...] a demonologia da mesopotâmia 
teve grande influência sobre as ideias hebraicas e cristãs dos demônios e do 
Diabo (Bossone, 2015, p. 49).  

 

Umas das muitas possíveis interpretações para a recepção em nível 

internacional do romance de Blatty, é porque sua estória dialoga não apenas com a 

cultura religiosa de matriz cristã nos EUA, mas também porque sua trama inclui 

 
27Cf. https://lume.ufrgs.br/handle/10183/239039. 

https://lume.ufrgs.br/handle/10183/239039


39 
 

elementos interculturais e temporalidades distintas capazes de problematizar a 

história presente. Na mesma época, de acordo Jeffrey Burton Russel (2003) havia 

uma corrente de pensamento muito forte na década de 1970 intitulada 

“cronocentrismo”, que defendia que o tempo presente era um fenômeno 

autoexplicativo, autorreferente, ratificando a não necessidade do passado como fonte 

de referência para se compreender o presente. O romance de Blatty, por outro lado, 

é uma ficção que foi capaz de “desmontar” a elite conservadora28, atacando aquilo 

que é símbolo nacional e cultural dos EUA: a família (Bossone, 2015).  

Isto é muito perceptível na apresentação da família de Regan MacNeil, em que 

 
A família sempre foi considerada um dos pilares da sociedade norte-
americana. Chris MacNeil é divorciada, embora ainda apareça usando 
aliança, mas sua condição econômica, de classe média alta, permite dar à 
filha uma vida confortável. Chris também representa a mulher “moderna” da 
década de 1970, o lar já não é o seu local de trabalho, mesmo quando 
ausente, a mãe garante a segurança da filha, pelos empregados da casa, 
inclusive Sharon, que mesmo sendo a secretária, também se dedica aos 
cuidados de Reagan (Bossone, 2015, p. 54). 

 

A obra recém-lançada O Exorcista: segredos & devoção do escritor norte-

americano Mark Kermode (2023) traz uma leitura aguda sobre a representação 

clássica e tradicional da família estadunidense, branca, de classe média, e de como a 

invasão estrangeira, protagonizada por um demônio sumério, Pazuzu, surge para 

desestabilizar o cotidiano ideal dessa família na obra. Nesse sentido, a narrativa 

demoníaca de Blatty trazia imagens de  

 
[...] uma jovem branca e norte-americana urinando no chão de sua casa de 
classe média, vomitando no clérigo da paróquia, espancando e humilhando a 
própria mãe, profanando artefatos religiosos e pronunciando obscenidades 
[...] jovens rebeldes, a corrupção da família, o desrespeito às tradições 
religiosas, a destruição dos lares, todos assuntos que perturbavam de 
maneira intensa os elementos conservadores dos Estados Unidos (Kermode, 
2023, p. 23).  

 

Na leitura de Kermode (2023, p. 23) é na “[...] tensão entre progresso e 

conservadorismo, divino e depravado, oculto e evidente, que reside o poder de O 

Exorcista”. A obra de Blatty se apropria do horror, gênero literário e cinematográfico, 

herdado da estética gótica, ao passo que “[...] estaríamos nos referindo a um conjunto 

 
28Entenda-se por “desmontar” a construção de um conjunto de críticas direcionadas aos símbolos 
nacionais dos EUA, problematizado por W. P. Blatty em sua obra. 



40 
 

de narrativas que buscavam o efeito sublime através de incidentes sobrenaturais – 

posteriormente explicados ou não” (França, 2020, p. 109). 

 Além disso, França (2020) adiciona que é característica do gótico, denunciar e 

criticar os interditos de uma sociedade, princípios que se aplicam à obra de Blatty, 

visto que ela se utiliza do demoníaco como pano de fundo para traduzir medos 

reprimidos do povo estadunidense, demonstrando o medo do sobrenatural, 

historicamente vinculado à caça às bruxas em Salém, Massachussetts, liderada pelos 

sistemas inquisitoriais da Igreja Católica. 

A partir das discussões aqui realizadas, fizemos um recorte metodológico, 

escolhendo os principais textos teóricos que dessem conta de fornecer um perfil 

teórico-crítico-analítico relevante acerca dos desdobramentos causados pela 

publicação da obra em 1971 e, posteriormente, do filme em 1973. O objetivo desta 

pesquisa não foi de realizar uma literatura comparada entre filme e livro, mas como 

85% dos trabalhos catalogados discutiram apenas o filme, não poderíamos negar a 

importância do cinema na época, como instrumento propulsor do sucesso do livro de 

Blatty.  

Neste ângulo, as pesquisas mais recentes sobre o nosso objeto, considerando 

o arco de 2021 a 2023, têm se concentrado na relação humano e monstro como uma 

forma, acreditamos, de pensar a desumanização, a individualidade, a insensibilidade 

humana diante das transformações pelas quais a sociedade vem passando. A fortuna 

crítica mostra como determinados acontecimentos sui generis de uma dada época, 

são incorporados nos dramas vividos no cotidiano. O romance de Blatty, neste 

sentido, é uma narrativa viciante, porque faz com que símbolos, mitos e ritos que só 

podem existir, evidentemente, na poesia, dialoguem com a realidade tangível dos/as 

leitores/as. 

 A partir desta constatação, surge a necessidade de pesquisar sobre as 

tematizações do sagrado, como um campo de possibilidades para se compreender a 

condição humana em suas variadas formas de existir, de se conectar com o real, como 

enfatizou Joseph Campbell (2008). 

 



41 
 

2.4 Breves apontamentos sobre a vida e obra De William Peter Blatty 
 

 

O autor responsável por criar o best-seller O Exorcista, publicado no ano de 

1971, teve uma carreira muito peculiar. William Peter Blatty, nascido em 7 de janeiro 

de 1928, em Nova York, e falecido em 12 de janeiro de 2010, em Bethesda, Maryland, 

EUA, foi um escritor de terror, a partir da década de 1970, mas anterior a isso, um 

escritor e roteirista de comédia, gênero literário/cinematográfico o qual ficou muito 

sentido ao ter que abandoná-lo logo após ter colaborado na escrita do roteiro do filme 

“Darlin Lili” (1970) dirigido por Blake Edwards29. Em vista disso, “‘A triste verdade é 

que ninguém quer que eu escreva comédia’, disse ele em outra entrevista. “O 

 
29Nascido como William Blake Crump em 26 de julho de 1922 em Tulsa, Oklahoma, Blake Edwards foi 

um talentoso diretor de cinema que deixou sua marca em Hollywood. Ele começou sua jornada no 
mundo do entretenimento como ator na década de 1940, mas logo descobriu sua verdadeira paixão 
por escrever roteiros e dirigir. Edwards é lembrado por uma série de filmes bem-sucedidos, incluindo 
“Bonequinha de Luxo” (1961), “Dias de Vinho e Rosas” (1962), “Um Convidado Bem Trapalhão” (1964), 
“A Corrida do Século” (1965), “10 - Uma Mulher de Respeito” (1979), “Victor ou Victoria” (1982), 
“Encontro às Escuras” (1987), e a popular série de filmes “A Pantera Cor-de-Rosa”, estrelada por Peter 
Sellers. Apesar de ser conhecido principalmente por suas comédias, Edwards também mostrou sua 
versatilidade ao dirigir dramas, musicais e filmes de detetive. No final de sua carreira, ele se voltou para 
o teatro, onde continuou a escrever, produzir e dirigir. Em 2004, a Academia de Artes e Ciências 
Cinematográficas reconheceu sua contribuição para o cinema com um Oscar Honorário. 

Figura 1: William Peter Blatty. 

Fonte: Site Vanity Fair. 



42 
 

‘Exorcista’ não só encerrou essa carreira, como também eliminou toda a lembrança 

de sua existência” (Vitello, 2017, s/p, tradução nossa)30. 

O escritor, produtor e roteirista estadunidense era filho de Peter Blatty, que o 

abandou aos 8 anos de idade (Carlson, 2017)31 e filho de Mary Blatty, vendedora de 

geleia de marmelo e criada pelo bispo católico jesuíta Germanos Mouakkad, o qual 

fora devota. Durante a infância, Blatty frequentou uma escola preparatória jesuíta – o 

Brooklin Prep, vindo a se tornar orador na mesma instituição em 1946. 

Posteriormente, tornou-se bacharel em Inglês pela Georgetown University, em 1950 

e, mais à frente, tornara-se mestre em Literatura Inglesa pela mesma instituição, em 

1954 (Encyclopedia, 2024). 

Com uma trajetória atravessada pela pobreza, na medida em que seus pais 

originalmente eram imigrantes libaneses (Carlson, 2017), Blatty encontrou muitas 

dificuldades após o tempo que passou no ensino superior. Consequentemente, dada 

a dificuldade de encontrar emprego, Blatty realizou trabalhos como vendedor de porta 

a porta nos seguintes serviços: vendedor de aspirador de pó, motorista de caminhão 

de cerveja e, posteriormente, ingressou na Força Aérea dos EUA (Encyclopedia, 

2024)32. Dispensado de suas atividades militares, o escritor trabalhou para a Agência 

de Informação em Beirute, no Líbano. Em regresso aos EUA, Blatty trabalhou como 

Chefe de Relações Públicas “[...] no que hoje é a Universidade de Loyola Marymont, 

uma faculdade jesuíta em Los Angeles” (Vitello, 2017, s/p, tradução nossa). 

A experiência em reconstituir a vida e obra de William Peter Blatty (1928-2017) 

tem sido uma tarefa difícil, porque não há, evidentemente, um livro biográfico sobre o 

autor33, seja em língua portuguesa ou em língua estrangeira. Ao reconstituirmos uma 

biografia crítica sobre sua trajetória, nos deparamos com duas linhas de interpretação, 

considerando-se as fontes consultadas, jornais da década de 1970, matérias 

 
30VITELLO, Paul. William Peter Blatty, autor de ‘O Exorcista”, morre aos 89 anos. 13 jan. 2017. In: 
The New York Times, 13 jan. 2017. Disponível em: https://www.nytimes.com/2017/01/13/books/william-
peter-blatty-author-of-the-exorcist-dies-at-89.html. Acesso em: 25 jan. 2024. 
31CARLSON, M. Obituário de William Peter Blatty: escritor mais conhecido por seu romance O 
Exorcista, adaptado para um filme de terror de enorme sucesso. In: The Guardian, 2017. Disponível 
em: https://www.theguardian.com/books/2017/jan/16/william-peter-blatty-obituary. Acesso em: 24 abr. 
2024. 
32ENCYCLOPEDIA.com. Blatty, William Peter 1928-. Autores contemporâneos, nova série de revisões. 
Recuperado em 17 abr. 2024. Disponível em: https://www.encyclopedia.com/arts/educational-
magazines/blatty-william-peter-1928. Acesso em: 25 abr. 2024. 
33Muito embora não se tenha um livro sobre a biografia de Blatty, este escreveu dois livros 
autobiográficos intitulados: “I’ll tell them remember you” e “William Peter Blatty's own story of the 
Exorcist”. 

https://www.nytimes.com/2017/01/13/books/william-peter-blatty-author-of-the-exorcist-dies-at-89.html
https://www.nytimes.com/2017/01/13/books/william-peter-blatty-author-of-the-exorcist-dies-at-89.html
https://www.theguardian.com/books/2017/jan/16/william-peter-blatty-obituary
https://www.encyclopedia.com/arts/educational-magazines/blatty-william-peter-1928
https://www.encyclopedia.com/arts/educational-magazines/blatty-william-peter-1928


43 
 

jornalistas norte-americanas, assim como de bibliografias remendadas em sites 

diversos, principalmente em 2017, ano de sua morte. A primeira linha de interpretação, 

é a criação midiática de um autor, roteirista e diretor de um filme famoso baseado em 

seu livro homônimo publicado em 1971, e outro, a respeito do contraste feito pela 

mídia sobre a sua carreira como escritor de comédia anterior ao ano de 1970. 

Em uma matéria publicada pela Sarasota Herald-Tribune em 25 de janeiro de 

1973, de autoria do colunista Kennet Duran, intitula-se: “A fama é maravilhosa, mas 

continuam a enganar-se com o nome dele” (tradução nossa)34. Nesta matéria, “a 

“intensão do colunista” era de mostrar o porquê é errôneo afirmar que Blatty fora 

conhecido como escritor do gênero terror”. Neste sentido, 

 
Primeiro vieram as palavras, mais de 100.000, escritas ao longo de nove 
meses por um homem conhecido sobretudo como escritor de comédia. 
Nenhuma editora de livros de capa dura estava interessada: "Disseram-me: 
'Vai, não vai, não vai'". Depois de algumas reviravoltas ou dos procedimentos 
normais, foi encontrada uma editora e o simples conto de possessão 
demoníaca de William Peter Blatty, "The Exorcist", foi publicado (Duran, 1973, 
s/p, tradução nossa). 

 

A matéria é um resultado das perturbações causadas pela obra e filme de Blatty 

e Friedkin durante a década de 70. A intenção dessa matéria não estava focada em 

constituir uma biografia de Blatty, mas de mitificar a vida de alguém que era pobre e 

que, por sorte, conseguiu alcançar o sucesso. Essa crítica é expressa, também, no 

jornal norte-americano The Catholic Transcrip (TCT)35, publicado em 11 de janeiro de 

1974, sob o título: “O Sacrifício do padre exorcista: um drama real”. No tocante a isso, 

“O jovem escritor se deu bem em Hollywood depois de se formar em 

Georgetown, mas o padre Bermingham disse que não estava pessoalmente satisfeito 

com o escopo e a profundidade do trabalho do Sr. Blatty” (Wright, 1974, p. 10, grifo 

nosso, tradução nossa). É evidente que antes do sucesso de Blatty como escritor do 

gênero de terror, ele foi subordinado à duras dificuldades financeiras, principalmente, 

após o abandono do pai aos oito anos. Na medida em que “[...] sua mãe sustentou os 

dois vendendo geleia de marmelo nas ruas, gerando uma renda instável que 

precipitou 28 mudanças de endereço durante uma infância que ele descreveu como 

‘confortavelmente destituída’” (Vitello, 2017, s/p, tradução nossa).  

 
34TURAN, Kennet. Fame’s Terrific, But They Still Get His Name Wrong. Sarasota Herald-Tribune, 
EUA, 25 ago. 1973. p. 7. 
35WRIGHT, Elliott. ‘Exorcist’ Priest-Sacrifice ‘Real Drama’. The Catholic Transcript, EUA, 11 jan. 
1974. p. 10. 



44 
 

Sua produção literária foi vasta, principalmente como escritor de comédia e 

roteirista de cinema durante a década de 1960. Por conseguinte, foi nessa década 

que Blatty publicou seu primeiro livro de memórias “Which Way to Mecca, Jack?”36. 

Esta é uma obra semiautobiográfica que narra as experiências de Blatty durante a sua 

estadia em Beirute, Líbano, durante seus serviços aos EUA como agente. 

Posteriormente, lançou o romance “John Goldfarb, Please Come Home!”37 no ano de 

1963, obra que faz uma paródia sobre A Guerra Fria entre os EUA e a União Soviética. 

No universo cinematográfico, colaborou no roteiro de quatro filmes com o 

diretor Blake Edwards. Em primeiro lugar, foi lançado o filme “Um tiro no escuro 

(1964)”, o segundo, “O retorno da pantera cor-de-rosa” (1975), segundo filme da 

franquia o qual Blatty contribuiu para o roteiro, de acordo com o obituário do jornal 

estadunidense The Guardian, publicado em 16 de janeiro de 2017 pelo colunista 

Michael Carlson. Em terceiro, o filme de comédia “What Did You Do in the War, 

Daddy”38 (1966), “Gunn” (1967)39 e a comédia musical “Darlin Lili” (1970), este último 

encerrando definitivamente a sua carreira dentro do gênero comédia nas telas do 

cinema. Em vista disso, 

 
O sucesso fenomenal de “O Exorcista” sinalizou essencialmente o fim da 
carreira de comediante do Sr. Blatty, tornando-o, para todos os efeitos 
práticos, o principal escritor de um novo gênero híbrido: o terror teológico40. 
Foi um manto que ele nunca se sentiu totalmente confortável em usar (Vitello, 
2017, s/p, tradução nossa). 

     

A análise que fazemos do impacto de O Exorcista sobre a vida Blatty, é que 

este, direta ou indiretamente, sentira-se obrigado a aceitar o duro fardo do sucesso. 

Esta matéria diz que Blatty era bem-sucedido como escritor de comédia em 

Hollywood, quando na verdade, conforme uma matéria jornalística publicada pela 

 
36“Qual o caminho para Meca, Jack?” (Tradução nossa). 
37“John Goldfarb, por favor, volte para casa!” (Tradução nossa). 
38“O que você fez na guerra, papai?” (1966, tradução nossa). 
39“Canhão/pistola” (Tradução nossa). 
40conceito de "terror teológico" refere-se à interseção entre elementos religiosos e o gênero de terror, 
explorando como o medo e o desconhecido são tratados tanto na religião quanto na ficção de horror. 
ra fé e terror possam parecer antagônicos, eles se cruzam na forma como lidam com o medo do 
desconhecido. Intuições religiosas, por vezes, utilizam o medo da punição para exercer controle sobre 
as pessoas, enquanto filmes de terror se apropriam dessa lógica para abordar vulnerabilidade e 
manipulação. Por plo, em filmes como "A Bruxa", é a falha do Cristianismo que leva à adoração ao 
Diabo, mostrando o estranho fascínio pelo desconhecido misturado ao mal-estar causado pelas regras 
opressoras da igreja, que geram um afastamento. Cf. ZANETTI, L. Por que terror e religião se 
misturam tanto?. 27 nov. 2021. Disponível em: Religião x Terror: Por que os temas se misturam tanto?. 
Acesso em: 06 fev. 2025. 

https://www.uol.com.br/splash/noticias/2021/11/27/por-que-terror-e-religiao-se-misturam-tanto.htm?utm_source=chatgpt.com


45 
 

Sarasota Herald-Tribune em 25 de janeiro de 1973, dizia que “Depois de anos de 

infelicidade no anonimato exuberante do mundo dos roteiristas de Hollywood, Blatty 

pensou que ‘ser o autor do best-seller número um iria mudar tudo isso’” (Turan, 1973, 

s/p, tradução nossa).  

Ao compararmos essas informações entre os anos de 1973 e 2017, isto é, 44 

anos depois, percebemos que elas são contraditórias e, consequentemente, não 

oferecem uma visão consistente a respeito da vida do escritor. O que podemos extrair 

dessa contradição, é a crítica subjacente ao mito do pobre que chega ao sucesso, 

cujo espetáculo é um recurso fulcral para se compreender como Blatty de fato era 

enxergado pela mídia, por leigos e pela crítica ao seu trabalho e a sua trajetória de 

vida. 

Ainda na década de 60, Blatty publica o livro “I, Billy Shakespeare” (1965)41 – 

uma história em quadrinhos de temática policial, “Twinkle, Twinkle ‘Killer’ Kane”42 

(1966), este último uma comédia de humor negro, “Promise Her Anything” (1966)43 – 

um filme de comédia, e “The Great Bank Robbery” (1969)44, um filme sobre assalto a 

bancos, ou seja, de temática policial. Com a morte de sua mãe, Mary Blatty no ano de 

1967, Blatty escreve um livro de memórias sobre ela intitulado “I'll tell them I remember 

you” (1973), isto é, “Direi a eles que me lembro de você” (1973, tradução nossa). Por 

conseguinte, após 7 (sete) anos arquivado, tendo iniciado sua produção em 1969, é 

lançado o filme “Charlie Chan, The Mastermind” (1976) que, em tradução para a língua 

portuguesa, significa “O Fabuloso” (1976, tradução nossa), filme em que “O inspetor 

tem a ilusão de que é um grande guerreiro Samurai e o filme vai e volta entre os dias 

atuais e os tempos antigos” (IMDB, 2005, s/p)45. 

As temáticas que envolvem policiais, médicos, psiquiatras, assaltos, casos não 

revolvidos, assassinatos misteriosos etc., sobre os quais Blatty edificou suas obras, 

roteiros e filmes anterior à fama de O Exorcista, são imagens recorrentes em toda a 

sua produção literária e cinematográfica. No final dos anos 60, com a baixa 

credibilidade no cenário norte-americano a respeito do consumo do gênero comédia, 

 
41"Eu, Billy Shakespeare" (1965, tradução nossa). 
42"Brilha, Brilha 'Assassino' Kane" (1966, tradução nossa). 
43"Prometa-lhe qualquer coisa" (1966, tradução nossa). 
44"O Grande Roubo a Banco" (1969, tradução nossa). 
45IMDB. O fabuloso: título original: Mastermind. 23 set. 2005. Disponível em: 
https://www.imdb.com/title/tt0074877/?ref_=tt_urv. Acesso em: 25 abr. 2024. 

https://www.imdb.com/title/tt0074877/?ref_=tt_urv


46 
 

Blatty decide embarcar numa jornada em direção a um novo gênero: o terror. Desse 

modo, 

 
O Sr. Blatty deu várias explicações sobre o que o levou a tentar o horror. Às 
vezes, dizia que o mercado para sua comédia havia diminuído no final da 
década de 1960 e que estava pronto para seguir em frente. Em outras 
ocasiões, o escritor enfatizou que a morte repentina de sua mãe, em 1967, o 
levou a um compromisso renovado com sua fé católica romana e a uma busca 
na alma sobre as questões fundamentais da vida, adicionando-se a isso a 
presença do Mal no mundo (Vitello, 2017, s/p, tradução nossa). 

 

A partir do exame de nossas fontes, Blatty não tinha intenção direta em criar 

uma história com o objetivo de assustar. As temáticas policiais ao estilo de Sherlock 

Holmes46 se fazem presentes no seu best-seller na criação do personagem Detetive 

Kinderman, o qual Blatty dá enorme notoriedade, tanto em O Exorcista, assim como 

em Legião (1983), segundo livro do gênero terror, em que o escritor, novamente, 

“exploraria” as imagens do diabólico. Contudo, após lermos a obra, percebemos que 

o título do livro e o que está escrito, são coisas completamente diferentes, o que 

demonstra o insucesso de Legião (1983) como uma obra do gênero terror. Portanto, 

se essa obra tivesse sido apresentada como um romance policial investigativo faria 

sentido, já que o grande protagonista do romance não é o diabo, mas sim o excêntrico 

Detetive Kinderman, cujo objetivo se concentra em desvendar assassinatos 

misteriosos, trazendo de forma sútil, secundária e distante, o demoníaco. 

Subsequentemente à publicação de “O Exorcista” em 1971, Blatty publica, em 

1978, “A Nona Configuração”, romance do gênero terror, cujo sucesso, ainda que de 

forma intermediária, leva ao lançamento do filme de mesmo nome da obra “The Ninth 

Configuration” (1980), cujo drama protagoniza “Um ex-psiquiatra da marinha tenta 

reabilitar seus pacientes entregando-se às suas fantasias e procura provar a 

existência de um Deus amoroso para um preso especialmente perturbado” (IMDB, 

2012, s/p, tradução nossa)47. 

Mais tarde, investindo na coerência de sua nova carreira no gênero do terror, 

Blatty publica, em 1996, o romance em quadrinhos “Demons Five, Exorcists Nothing”48 

(1996), “Elsewhere” (1999)49 – romance de terror e, em 2001, escreve um livro falando 

 
46Personagem fictício de obras literárias do escritor e médico britânico Sir Arthur Conan Doyle (1854-
1930). 
47IMDB. A Nona Configuração. Título original: The Ninth Configuration. Disponível em: 
https://m.imdb.com/title/tt0081237/?language=pt-br. Acesso em: 25 abr. 2024. 
48“Cinco demônios e nada de exorcistas” (1996, tradução nossa). 
49“Em outros lugares” (1999, tradução nossa). 

https://m.imdb.com/title/tt0081237/?language=pt-br


47 
 

sobre o filme O Exorcista intitulado “If There Were Demons” (2001)50, “Dimiter” (2010) 

e “Crazy” (2010)51, este último um romance comediante e autobiográfico, em que 

Blatty explora as memórias, o símbolo do milagre e o mistério. 

Após o sucesso incontestável do filme O Exorcista (1973), uma série de filmes 

sobre possessões e exorcismos foram lançados posteriormente. Assim, durante o ano 

de 1977, é lançado “O Exorcista II – o herege”, “O Exorcista III” (1990), este último 

baseado no romance “Legião” (1983), “Exorcista – o início” (2004), uma prequela de 

O Exorcista (1973) intitulado “Domínio – prequela de O Exorcista” (2005), uma série 

com duas temporadas intitulada “O Exorcista” (2016) e, mais recentemente, “O 

Exorcista – o devoto” (2023), este último cuja crítica foi majoritariamente negativa52. 

 

  

 
50“Se houvessem demônios” (2001, tradução nossa). 
51“Louco” (2010, tradução nossa). 
52Cf. ADORO CINEMA. O exorcista: o devoto. Disponível em: 
https://www.adorocinema.com/filmes/filme-289029/criticas/espectadores/. Acesso em: 06 maio. 2024. 

https://www.adorocinema.com/filmes/filme-289029/criticas/espectadores/


48 
 

3 GESTOS REVERENTES: A CONSTRUÇÃO ESTÉTICO-DISCURSIVA DA 
IMAGEM DO EXORCISTA 
 

Antes de ser enxergado como um dever sagrado, uma posição santificada por 

Deus e pela Igreja Católica, o exorcista é um título concedido a um indivíduo 

consagrado padre pela instituição mencionada. E todo título sofre o peso de desígnios 

a serem cumpridos. Nesta reflexão, o/a leitor/a perceberá que o exorcista se encontra 

determinado dentro de um processo religioso, político, histórico, cultural e científico, 

cujo objetivo se centra na fabricação ideal de um “soldado de Deus” investido de 

coragem, vigor e propósito sagrado. Tais atributos estéticos definem uma 

subjetividade, identidade, a natureza e o objetivo da fé, a roupa, os gestos, 

disciplinando e, ao mesmo tempo, sendo vigiado, controlado, interditado pelo 

catolicismo e, posteriormente, pelo saber psiquiátrico. Em razão disso, analisaremos 

como o exorcista nasce e se forma dentro do romance O Exorcista, extraindo dessa 

relação, aspectos disruptivos que tematizam o sagrado por meio de gestos e ações 

dos padres Damien Karras (especialmente) e do exorcista veterano, Lankester Merrin. 

 
3.1 Uma identidade forjada no deserto 
 

Para que possamos iniciar a nossa análise, faremos uma breve explicação 

acerca dos personagens Damien Karras e Lankester Merrin, os dois padres 

envolvidos no exorcismo da personagem endiabrada Regan MacNeil.  

No início do romance, Blatty nos apresenta o exorcista veterano Lankester 

Merrin na ocasião de uma escavação arqueológica no Norte do Iraque, mais 

especificamente em um deserto. Nessas escavações, Merrin desenterra deste vasto 

ermo, uma pequena estatueta de Pazuzu, demônio pertencente à cultura suméria, e 

que será colocado em toda a obra como o Diabo, entidade cristã. O personagem em 

questão é marcado, no decorrer do romance, pelo profundo sentimento de angústia e 

de tensão. Pelo contexto da obra, a descoberta do demônio no deserto parece marcar 

o primeiro conflito do padre Merrin contra essa entidade, onde, mais à frente, Pazuzu 

retorna por meio da possessão de uma garota norte-americana, Regan MacNeil, 

criando um segundo conflito que culminará com a morte do exorcista veterano.  

A escolha pelo deserto como um dos espaços narrativos nesse romance, não 

aparece apenas como um lugar físico, objetivo, em que se estabelece acontecimentos 



49 
 

do real, mas se busca construir um plano simbólico, mítico, como um lugar dúbio, onde 

forças antigas e atuais se reencontram. Neste sentido, 

 
O padre Karras, à medida que a dúvida crescia em sua alma, o desejo por 
respostas tornava-se cada vez mais intenso, principalmente porque Regan, a 
menina tão meiga amada por sua mãe, já havia, algum tempo, desaparecido. 
Karras, então, sabia que tinha que encontrar provas o suficiente ou o Vaticano 
não acreditaria que um demônio realmente estivesse possuindo alguém nos 
dias de hoje. A fumaça do cigarro parecia traduzir o seco e tempestuoso 
movimento de solidão que abarcava a sua alma (Blatty, 2019, p. 189). 

 

O símbolo do deserto como metáfora, experiência mística, é transversal em 

todo o romance. No início, o narrador mostra a primeira camada desse ermo, através 

do deserto do Norte do Iraque. Mais à frente, esse deserto aparece imbricado em 

crises existenciais, luto, morte, ausências, características que constroem o 

personagem Damien Karras. Enquanto Merrin é colocado como exorcista veterano, 

credenciado pelo Vaticano, Karras é apenas um padre jesuíta que, além de padre, 

também é psiquiatra lecionando no curso de Medicina da Georgetown University.  

À vista disso, o padre Karras é um personagem que apresenta crises de fé 

muito antes de participar do caso de possessão de Regan. Concernente a isso, “O 

padre Karras é um homem em conflito que está contemplando a possibilidade de 

deixar o sacerdócio. Carente de uma prova da existência de Deus, ele reencontra a 

sua fé na presença do demônio” (Gonçalves, 2013, p. 86, grifo nosso). Com a morte 

da mãe, um profundo sentimento de perda, luto, consciência condenada é associado 

a Karras, porque este se sente culpado por, de certo modo, ter abandonado a mãe 

em um apartamento, artifício que o demônio usará para tentá-lo durante os episódios 

de exorcismo. A morte da mãe leva-o ao esvaziamento de fé, a ponto de pensar em 

desistir do sacerdócio. Em razão disso, Blatty (2019) narra que   

 
Karras voltou ao centro de residência jesuíta, onde encontrou um cubículo 
desocupado e rezou antes das tarefas matinais. Ao erguer a hóstia em 
consagração, ela tremeu em seus dedos com uma esperança que ele ousava 
não ter, contra a qual lutava com toda a força. 
- Isto... é... o meu corpo – disse ele com intensidade, num sussurro. 
Não, é pão! Não passa de um pão! 
 
Ele não ousava amar de novo e perder. Aquela perda era grande demais; a 
dor, forte demais. A causa de seu ceticismo e de suas dúvidas, de suas 
tentativas de eliminar as causas naturais no caso de possessão de Regan, 
era a ardente intensidade de seu desejo de acreditar. Ele baixou a cabeça e 
levou a hóstia consagrada à boca, onde, em pouco tempo, ela grudaria na 
secura de sua garganta. E de sua fé (Blatty, 2019, p. 227). 

 



50 
 

A função mítico-simbólica do deserto é usada, intertextualmente, com o mesmo 

significado presente na Bíblia, a qual Jesus fora tentado quarenta dias e quarenta 

noites pelo Diabo. A constante preocupação com a angústia, medo e crises de fé dos 

exorcistas são postas não por acaso, na medida em que a redenção e a regeneração 

são conquistadas a partir do sacrifício dos exorcistas como ato final de libertação da 

possessão da menina.  

Ao longo da narrativa, percebe-se que o narrador traz diversos artifícios que 

emolduram o que é um exorcista. É importante destacar que a reflexão em torno da 

construção estético-discursiva do exorcista realizada nesta pesquisa, não tem como 

objetivo mostrar uma verdade, uma essência dessa categoria sacerdotal, mas 

pretendemos ilustrar o que os discursos dizem sobre essa figura, na medida em que 

selecionar, recortar, defender aquele algo em detrimento de outro, mostra-se como 

um exercício de poder, portanto, o exorcista, sacerdote habilitado pela Igreja Católica, 

é uma construção discursiva, na medida em que é resultado desse jogo de poderes. 

Nesse sentido, Foucault (2008) descreve que 

 
A arqueologia busca definir não os pensamentos, as representações, as 
imagens, os temas, as obsessões que se ocultam ou se manifestam nos 
discursos; mas os próprios discursos, enquanto práticas que obedecem a 
regras. Ela não trata o discurso como documento, como signo de alguma 
coisa, como elemento que deveria ser transparente, mas cuja opacidade 
importuna é preciso atravessar frequentemente para reencontrar, enfim, aí 
onde se mantém a parte, a profundidade do essencial; ela se dirige ao 
discurso em seu volume próprio, na qualidade de monumento. Não se trata 
de uma disciplina interpretativa: não busca um “outro” discurso mais oculto. 
Recusa-se a ser “alegórica” (Foucault, 2008, p. 157). 

 

Essa noção de formação discursiva abordada pelo autor acima, também é 

decisiva para compreendermos os discursos que falam do sagrado. Ainda que o 

sagrado tal como o conceituamos a partir de Bataille (1993) e Rudolf Otto (2007) seja 

uma categoria que age fora dos princípios normativos das instituições religiosas, isso 

não quer dizer que, quando determinado pesquisador/a decide elaborar uma teoria 

sobre ele, ele não exerça, consequentemente, critérios de escolha, e toda escolha 

também é excludente. Portanto, até para se falar do inefável, há um conjunto de 

discursos que circulam na academia para definir qual seria “a melhor” definição para 

representar aquilo que é sentido pela experiência individual. 

 
 
 



51 
 

3.1.1 Uma solidão que não se acaba 
 

O homem de calça cáqui seguiu seu caminho. 
Afastando-se da cidade, chegou aos subúrbios e 

atravessou o rio Tigre com passos rápidos, mas, ao 
se aproximar das ruínas, desacelerou, já que, a cada 

passo, o vago pressentimento ganhava uma forma 
mais firme e aterrorizante. 

 
 (William P. Blatty, 2019). 

 

A temática da solidão foi trabalhada com tamanha relevância em O Exorcista, 

que a sua hermenêutica nos permite afirmar com seguridade que ela é um elemento 

de identidade, sem o qual não seria possível compreender a estética da imagem do 

exorcista nesse romance. 

A epígrafe acima, fazendo referência ao veterano Lankester Merrin (o homem 

de calça cáqui) na escavação arqueológica ao Norte do Iraque, traz para o leitor uma 

experiência que é vivenciada negativamente com o espaço, no qual a expressão 

“ruína” identifica não apenas um lugar solitário, místico, sombrio, mas também esboça 

o estado de espírito de Merrin ao se conectar com forças ancestrais, marcadas pelo 

caráter diabólico na representação de Pazuzu.  

A solidão, a ruína, o inacabado, a angústia são elementos característicos 

selecionados tradicionalmente pelas tradições cristãs para descrever o cotidiano de 

padres. Na maior parte da literatura diabológica que traz a presença de padres, frades 

e demais membros da Igreja, como, por exemplo, as freiras, a vida monástica53 é 

constantemente permeada pelo sofrimento, pela tensão contra o pecado, pelos 

desejos humanos. Disso resulta, consequentemente, experiências místicas com o 

lugar (Templos religiosos, a natureza, as pessoas), em que o indivíduo busca romper 

a normalidade a fim de se reconectar com o sagrado. Ao investigarmos a obra em 

estudo, podemos dizer que é escassa os episódios positivos (de felicidade), ou seja, 

um dos elementos discursivos que ratificam o que é um exorcista, é que este deve 

 
53A vida monástica na Idade Média era marcada por uma rotina rigorosa de oração, trabalho e estudo, 
regida por regras estritas de ordens religiosas como a beneditina. Nos monastérios, que funcionavam 
como centros espirituais, culturais e econômicos, monges e freiras viviam em comunidades isoladas 
do mundo exterior, dedicando-se à contemplação, à cópia de manuscritos e à educação. Embora 
vivessem em comunidade, a solidão era um aspecto central, visto não apenas como uma ausência de 
companhia, mas como um caminho para o encontro profundo com Deus. A disciplina e o isolamento 
proporcionavam um ambiente onde a introspecção e a busca espiritual podiam florescer, permitindo 
que os monásticos transformassem a solidão em um meio de purificação da alma, afastando-se das 
distrações do mundo secular para se aproximarem de uma experiência mais plena de fé e devoção. 



52 
 

estar sempre acompanhado pela experiência extrema com a solidão, com o medo do 

desaparecimento da fé. Nesse sentido, 

  
Bermingham não o pressionara para saber os motivos de sua dúvida. Karras 
sentiu-se grato. Sabia que suas respostas teriam parecido malucas. A 
necessidade de rasgar comida com os dentes e então defecar. As sextas-
feiras com a minha mãe. Meias fedidas. Bebês vítimas da talidomida. Uma 
nota no jornal sobre um jovem coroinha esperando num ponto de ônibus e 
abordado por desconhecidos, que espalharam querosene sobre seu corpo e 
o incendiaram. Não. Não, emocional demais. Vago. Existencial. Mais 
enraizado na lógica estava o silêncio de Deus. No mundo, havia maldade, e 
grande parte dela resultava da dúvida, de uma confusão real entre homens 
de boa vontade. Um Deus razoável se recusaria a eliminá-la? Não revelaria 
finalmente a si mesmo? Não se manifestaria? (Blatty, 2019, p. 59). 

 

A rotina de Damien Karras passa pelo esgotamento de sentido das práticas 

religiosas, sobre as quais realizar missas, ouvir pessoas se confessando, realizar 

missões catequéticas etc., não fazem mais sentido, porque não haveria, no mundo, 

uma força transcendental consciente para legitimar tais práticas. A formação de 

psiquiatra, o contato com centenas de pessoas mentalmente doentes em clínicas 

psiquiátricas o levou, de modo indelével, a duvidar das verdades religiosas que lhes 

foram ensinadas. “Acho que perdi minha fé” (Blatty, 2019, p. 59), conclui o padre, ao 

examinar o status quo de suas convicções religiosas. 

Assim, essa formação discursiva associada à figura do padre, como temos 

abordado, é um conceito que está presente no livro Vigiar e Punir, de Michel Foucault 

(1987). Nessa ótica, o autor criou o conceito de Corpos Dóceis, no qual investigou, no 

limiar do século XVII, o modo como os soldados foram pensados discursivamente pelo 

exército, trazendo mecanismos disciplinares que regulavam gestos, comportamentos, 

ideologias, vestimentas etc., ou seja, o discurso sobre o soldado produziu uma 

representação/modelo ideal do “ser soldado”, ao passo que em nosso imaginário, 

seria estranho pensar nessa figura fora desse modelo o qual, ainda hoje, é 

predominante. William Peter Blatty, ao elaborar em seu romance o que é um exorcista, 

nos apresenta, por meio de documentos e múltiplas referências, a natureza 

constitutiva desse personagem, de modo que ele não poderia ser pensado fora desses 

padrões. Desse modo,  

 
O jesuíta passou a mão pela sobrancelha e olhou para o suor nos dedos. 
Notou que deixara a porta aberta. Atravessou o quarto, fechou a porta e 
caminhou até a estante para pegar sua cópia de capa vermelha de O Ritual 
Romano, um compêndio de ritos e orações. Prendendo o cigarro entre os 
lábios, olhou através da fumaça enquanto procurava as “Regras Gerais” 



53 
 

para exorcistas, querendo descobrir os sinais de possessão demoníaca 
(Blatty, 2019, p. 217, grifo nosso). 

 

A figura do exorcista tal como o entendemos e como é apresentado por Blatty, 

foi institucionalizado através de O Ritual Romano, “documento escrito a partir de sua 

sanção, em 1614, pelo Papa Paulo V (1605 – 1621)” (Bossone, 2015, p. 76). Antes da 

oficialização do rito de exorcismo no século XVI, o exorcista estava associado aos 

tribunais da Santa Inquisição. É no Malleus Maleficarum, escrito por Heinrich Kramer 

e James Sprenger, em 1487, que se encontra uma vasta descrição sobre como o 

exorcista deveria se portar diante dos casos de bruxaria diabólica. O Ritual Romano, 

neste sentido, traz uma perspectiva asséptica do exorcismo e do exorcista, a fim de 

reparar a associação negativa às práticas inescrupulosas na caça às bruxas no 

medievo, sobre as quais os exorcistas estavam envolvidos. 

Antes da oficialização desse registro, a concepção de possessão demoníaca, 

assim como dos procedimentos para sua identificação, era anticientífica, não que hoje 

em dia a ciência empírica a reconheça como fato, mas os procedimentos dos novos 

Rituais Romanos já inserem instruções de como o exorcista deve proceder no tocante 

a identificação dos casos de possessão, “[...] porque as autoridades da Igreja Católica 

não acreditarão, e a senhorita terá perdido um tempo precioso” (Blatty, 2019, p. 210). 

O padre Karras, em diálogo com Chris MacNeil (mãe de Regan) afirma, acerca da 

crença da Igreja Católica (IC) em possessões demoníacas: “– É que essas coisas não 

acontecem mais” (Blatty, 2019, p. 199). A atitude científica do personagem constrói o 

conflito interno entre Ciência e Religião, uma vez que Karras é, por assim dizer, uma 

fabricação híbrida, governada tanto pelas verdades científicas, quanto pelas 

religiosas. Neste sentido,  

 
... O exorcista não deve acreditar prontamente que uma pessoa está 
possuída por um espírito do mal, mas deve se certificar dos sinais pelos quais 
uma pessoa possuída pode ser distinguida de outra que esteja sofrendo de 
alguma doença, principalmente de natureza psicológica. Alguns sinais de 
possessão são: a habilidade de falar com certa facilidade num idioma 
desconhecido ou compreendê-lo quando falado por outra pessoa; a 
capacidade de divulgar acontecimentos futuros e desconhecidos; a 
demonstração de poderes que estão além da idade do sujeito e de sua 
condição natural; e diversas outras condições que, reunidas, constroem a 
evidência (Blatty, 2019, p. 217). 

 

O tema da solidão ganha mais relevo a partir do conceito de sagrado de Bataille 

em sua obra Teoria da Religião (1993), ao passo que esse pesquisador sistematiza 



54 
 

largamente dois extremos fundamentais: o indivíduo e o mundo sagrado. Entorno 

disso, Bataille dispõe algumas regras que são inerentes à realidade do plano divino, 

e que para o indivíduo acessá-lo, seria necessária uma pré-disposição do adepto 

marcada pelo sacrifício, pela angústia e pela experiência de morte. Em vista disso,  

 
O sagrado é essa pródiga ebulição da vida que, para durar, a ordem das 
coisas encadeia e que tal encadeamento transforma em desencadeamento, 
ou, se quisermos, em violência. Sem trégua ele ameaça romper os diques, 
opor à atividade produtiva o movimento precipitado e contagioso de um 
consumo de pura glória. O sagrado é precisamente comparável à chama que 
destrói a madeira ao consumi-la. Ele é este contrário de uma coisa, o incêndio 
ilimitado, que se propaga, irradia calor e luz, inflama e cega, e aquilo que ele 
inflama e cega, por sua vez, subitamente, inflama e cega. O sacrifício abrasa 
como o sol que lentamente morre da pródiga irradiação cujo brilho nossos 
olhos não podem suportar, mas ele nunca está isolado e, num mundo de 
indivíduos, convida à negação geral dos indivíduos como tais. 

 

As reflexões empreendidas por Bataille nos levam a pensar que o sagrado é 

aquilo que se constrói a partir do silêncio de Deus (Bataille, 2016). A angústia, o medo, 

a morte, o sacrifício discutido pelo autor acima, são meios/formas de se conectar com 

o divino. A busca pelo sagrado revelaria a impotência do ser humano de verificar a 

existência de Deus a partir desses princípios. Por isso, o sagrado é comparado à 

chama, uma espécie de violência que atinge a consciência de todo indivíduo que 

busca romper com as regras do mundo real ou “Ordem Real”, para Bataille (1993). 

Nesse mesmo movimento, a solidão é captada por alteridade, consequência do não 

saber, e de viver em função dos devires. Damien Karras, em seu processo 

investigativo acerca do caso de possessão de Regan MacNeil, descreve o resultado 

do contato entre exorcistas com o divino/demoníaco em um caso à parte: 

 
Karras balançou a cabeça devagar. Não explica. Ele olhou para a página à 
sua frente. Um demônio. Leu a legenda: “Pazuzu”. Karras fechou os olhos e 
imaginou a morte do exorcista, do padre Tranquille, as agonias dos últimos 
momentos: os gritos, os sibilos e o vômito, aos tombos da cama para o chão 
causados por seus “demônios”, que estavam enfurecidos porque ele logo 
morreria e se livraria do sofrimento (Blatty, 2019, p. 228).  

 

Este é um evento em que o personagem está em seu quarto, à noite, fumando 

um cigarro durante a madrugada, à medida que lia diversos livros e artigos sobre 

casos de possessão, com o objetivo de construir argumentos confiáveis para que o 

Vaticano aprovasse um exorcismo para Regan. A referência de Karras é sobre um 

caso de exorcismo que envolvia quatro exorcistas, entre os quais, três foram 

assassinados, supostamente pelo demônio.  



55 
 

No relato, o padre enfatiza o caráter do sofrimento, da ruína e do medo no 

estágio final da vida. A palavra “demônios” usada por ele não faz referência ao 

demônio enfrentado nesse caso de possessão, mas é uma metáfora que se refere ao 

sentimento de culpa, visto que para se vencer um demônio, o exorcista deveria ter 

uma fé inabalável, “porque em verdade vos digo que, se tiverdes fé como um grão de 

mostarda, direis a este monte: Passa daqui para acolá, e há de passar; e nada vos será 

impossível” (Mateus 17:20), tendo em vista também que essa “casta de demônios não se 

expulsa senão pela oração e pelo jejum” (Mateus 17:21).  

Por conseguinte, “[...] os desertos muitas vezes desempenham papéis 

significativos como locais de provação e transformação. Muitos heróis e heroínas 

enfrentaram desafios, conheceram seres místicos ou passaram por mudanças 

profundas nestas paisagens (Simbolopedia, 2023). Além disso, “[...] há também os 

desertos interiores, de muita dor e ardor” (Girardi; Felizardo, 2017, p. 3). A solidão 

parece determinar não apenas as paisagens que aparecem em O Exorcista, mas 

também o modo como o exorcista se relaciona com a exterioridade. A melancolia 

interior também dialoga com o sentido que o exorcista atribui as coisas. Neste 

contexto, percebe-se essa relação dialógica a partir do seguinte fragmento, no qual 

envolve o padre Damien Karras: 

 
Ele estava parado na beira da plataforma deserta do metrô, prestando 
atenção ao ruído do trem que acalmaria a dor que convivia com ele. Como 
sua pulsação. Ouvida apenas em silêncio. Ele segurou a bolsa com a outra 
mão e olhou para o túnel. Pontos de luz se estendiam no escuro como guias 
rumo à desesperança. Alguém tossiu. Ele olhou para a esquerda. Um 
mendigo de barba grisalha estava sentado numa poça de sua própria urina, 
impassível, com um rosto triste e marcado, os olhos amarelados fixos no 
padre. O padre desviou o olhar. Ele viria. Ele imploraria. Será que você 
poderia ajudar um ex-coroinha, padre? A mão suja de vômito pressionando 
seu ombro. A procura, dentro do bolso, pela medalhinha. O fedor do hálito de 
mil confissões, com vinho, alho e pecados mortais reunidos, sufocando.... 
sufocando... (Blatty, 2019, p. 56). 

 

Nesse outro episódio do romance, Damien Karras se projeta negativamente no 

tecido social, enxergando a sociedade como um resultado do seu próprio estado de 

decadência. Sobre isso, Girardi e Felizardo (2017) argumentam que  

 
O deserto é, comumente, associado ao vazio, ao ermo, a um lugar de aridez, 
de silêncio e de solidão, no qual a vida fenece ou padece. No deserto, 
encontramos ventos fortes, tempestades de areia e miragens, que turvam a 
visão, iludem e apagam trilhas e marcas, deixando o transeunte sem direção 
(Girardi; Felizardo, 2017, p. 3).  

 



56 
 

 A questão central da temática da solidão ligada ao símbolo do deserto na obra 

em estudo, constitui o status quo de como a experiência sacra era percebida pela 

sociedade estadunidense, fenômeno que pode ser verificado a partir de como o diabo 

é apresentado no romance, achado, encontrado numa escavação no deserto. E 

quanto à possessão demoníaca? Tratava-se de uma patologia ou, mais 

especificamente, de uma síndrome: a “possessão sonambuliforme” (Blatty, 2019, 169) 

conforme a terminologia psiquiátrica trazida na obra. 

 A obra de Blatty critica fundamentalmente o que sobrou da religião no contexto 

do século XX. E esses vestígios são construídos como algo que precisa ser 

encontrado, escavado, descoberto. O Diabo como um dos personagens centrais, 

busca a possessão como uma forma de reafirmar a sua atualidade e continuidade. 

Por outro lado, Damien Karras busca reatualizar a sua fé, encontrando no diabo a 

resposta, Chris, ateia convicta, vê-se diante de um fenômeno o qual a força perseguir 

a cura por meio de um exorcismo, levando-a a crer na existência de Deus, 

considerando que o demônio existe. Todos os personagens enfrentam seus desertos 

individuais em busca de uma reparação, de uma conexão com o sagrado que ocorre, 

via de regra, pela negação, por uma experiência mística singular.   

 
3.1.2 Experiências com o sagrado 

 
Essa sensação pode ser uma suave maré a 
invadir nosso ânimo, num estado de espírito a 
pairar em profunda devoção meditativa. [...] Mas 
também pode eclodir do fundo da alma em surtos 
e convulsões. Pode induzir estranhas excitações, 
inebriamento, delírio e êxtase. 
 

(Rudolf Otto, 2007) 

 

Embora reguladas pela Igreja Católica, as experiências numênicas sempre 

encontraram formas de se diferenciarem daquilo que as tradições cristãs sempre 

tentaram controlar: a crença em um deus único e monoteísta. O Exorcista é, 

certamente, um bom exemplo de romance ficcional, no qual o leitor pode verificar a 

transversalidade da temática do sagrado no sentido colocado por Otto (2007). 

Os episódios marcados pelo conflito com o demônio na possessão de Regan 

formam um conjunto de vivências fincadas no terror e no horror demoníaco, cujos 

atributos vão definir como o numinoso opera por meio dessas características, 



57 
 

assumindo, talvez acidentalmente, a função regenerativa de fé, já que a possessão 

demoníaca de Regan leva Chris (cética, ateia) a crer em Deus, além de renovar a fé 

do padre Karras durante e diante de sua morte. A epígrafe acima sintetiza a noção de 

Mysterium Tremendum (O mistério terrível), em que Otto (2007) mostra como o 

corpo e mente humanos percebem/sentem o numinoso através de gradações 

emocionais.  

Para falar sobre os estágios iniciais das manifestações do nume, Otto (2007) 

atribui o caráter demoníaco e selvagem que causa consequências físicas (repelões, 

calafrios, delírios) etc. Em vista disso, 

 
Chris atravessou o corredor, adentrou o quarto e ficou paralisada pelo choque 
enquanto as batidas soavam fortes, chacoalhando as paredes. Karl estava 
inconsciente no chão perto da cômoda, e Regan, com as pernas erguidas e 
abertas na cama que balançava e tremia com força, os olhos arregalados de 
medo, o rosto manchado com o sangue que escorria de seu nariz, de onde a 
sonda nasogástrica havia sido arrancada com violência, olhava para um 
crucifixo branco, que segurava e mirava diretamente na vagina (Blatty, 2019, 
p. 191). 

 

Nesse fragmento, pode-se perceber que esses sortilégios profanam corpo e 

alma da personagem Regan, normalmente caracterizada como “uma garotinha tímida 

e solitária” (Schimidt; Muller, 2023, p. 9).  Ao confiar numa entidade chamada “Capitão 

Rowdy” a qual obteve contato através de um tabuleiro Ouija, dá-se início à possessão 

demoníaca, em que o espírito maligno a transforma progressivamente, levando-a a 

cometer obscenidades e ações inescrupulosas, como urinar na presença de 

convidados de sua mãe, desfazendo a fronteira entre a relação afetivo-racional com 

ela, tornando-a inimiga mortal, neste caso, algoz de Pazuzu, o demônio sumério que 

a possui (Schimidt; Muller, 2023). Nesse sentido, “Histórias de horror tem o poder de 

desestabilizar. Elas retiram sua vítima do local de conforto ao trazer imagens, eventos 

e experiências que dialogam com os medos mais íntimos e múltiplos do ser humano” 

(Schimidt; Muller, 2023, p. 2). Além disso, Gonçalves (2013) adiciona que 

 
A menina Regan, quando possuída pelo demônio, reproduz de maneira 
hiperbólica a inquieta rebeldia da adolescência. Como adolescente 
insurgente sob jugo demoníaco, ela ataca família, religião e ciência com o 
mesmo desprezo, direcionando golpes verbais e físicos contra a mãe, os 
padres e os médicos. Ela também encena, com recorrente linguagem chula 
e gestos obscenos, uma fixação púbere com o sexo. A famosa cena na qual 
se masturba com um crucifixo e esfrega o rosto da mãe em sua vagina 
ensanguentada permanece o auge definitivo do feminino abjeto no cinema de 
horror: herético, incestuoso e sexualmente agressivo (Gonçalves, 2013, p. 
92). 



58 
 

 

Georges Bataille (1993, p. 26) afirma que “O mundo divino é contagioso e seu 

contágio é perigoso”. Na obra de Blatty, há um argumento/perspectiva que pensa a 

força demoníaca como um fenômeno epidêmico, contagioso, do qual o sagrado se 

manifestaria não apenas para Regan na condição de possessa, mas acabaria por 

envolver, isolar, dominar todos dentro desse círculo. Isso pode ser constatado a partir 

do seguinte excerto: 

 
— Então, qual seria o propósito da possessão? Qual é o sentido? 
— Como saber? — respondeu Merrin. — Quem pode saber? E ainda acho 
que o alvo do demônio não é o possuído. Somos nós… que observamos… 
Todas as pessoas desta casa. E acho… Acredito que o objetivo seja fazer 
com que nos desesperemos, que rejeitemos nossa humanidade, Damien, que 
vejamos a nós mesmos como bestas, maus e podres; deploráveis, horrorosos 
e indignos. E talvez aí esteja o cerne da questão: na indignidade (Blatty, 2019, 
p. 357). 

 

Esse recorte espelha o diálogo entre os padres Lankester Merrin e Damien 

Karras, no qual o primeiro crê na existência de planos/propósitos obscuros do 

demônio Pazuzu. A primeira gradação do numinoso, conforme atesta Otto (2007), é 

O Aspecto Tremendum (arrepiante). “Trata-se de um terror impregnado de um 

assombro que nenhuma criatura, nem a mais ameaçadora e poderosa, pode incutir. 

Tem algo de ‘fantasmagórico’” (Otto, 2007, p. 46). Por conseguinte, pode-se notar 

esse aspecto no seguinte recorte: 

 
Chris virou-se e destrancou a porta, e foi então que Karras sentiu: um mau 
pressentimento forte e arrepiante. Passou por sua corrente sanguínea como 
pedacinhos de gelo. Por um momento de hesitação, ele permaneceu parado. 
Então, lenta e conscientemente, como se tivesse tomado a decisão, deu um 
passo à frente, entrando na casa com uma estranha sensação de finalidade 
(Blatty, 2019, p. 201, grifo nosso). 

 

Nesta citação, podemos perceber os efeitos físicos desse aspecto do 

numinoso, concernente ao impacto psicológico do estado completamente obliterado 

de Regan. “Esse receio pode afetar os ossos, fazer o pêlo arrepiar e tremer os joelhos, 

embora também possa aparecer muito levemente como comoção anímica 

evanescente e quase imperceptível” (Otto, 2007, p. 48).  O horror, focado na imagem 

do objeto, promove o sentimento de “arrepio sagrado” como define Otto (2007), cujo 

contato fixa a fronteira entre a normalidade e a anormalidade, levando o padre Karras 

à seguinte reflexão: 

 



59 
 

Karras voltou para a janela. Qual é a resposta, então? Possessão, de fato? 
Um demônio? Ele olhou para baixo e balançou a cabeça. Ah, caramba! Não 
é possível! Acontecimentos paranormais, então? Claro. Por que não? Muitos 
estudiosos competentes os haviam mencionado. Médicos. Psiquiatras. 
Homens como Junod. Mas o problema é como interpretar o fenômeno (Blatty, 
2019, p. 223).  

 

Além de O Aspecto Tremendum (arrepiante) abordado nos gestos do padre 

Karras, a citação acima fornece outra gradação do sagrado: O Aspecto Fascinante 

(Fascinans). Esse aspecto pode ser percebido através da intensa pesquisa científica 

e religiosa empreendida pelo padre, ao se dedicar integralmente ao caso de Regan. 

Após os diálogos iniciais com a menina endiabrada, o padre se sente declaradamente 

atraído pela possibilidade da existência do Diabo (como pressuposição da existência 

de Deus), ou seja, o que antes ele acreditava serem meras fábulas, imaginário, 

passava a invadir a sua realidade. Deste modo, Otto (2007) define esse segundo 

aspecto, argumentando que  

 
O que o demoníaco-divino tem de assombroso e terrível para a nossa psique, 
ele tem de sedutor e encantador. E a criatura que diante dele estremece no 
mais profundo receio sempre também se sente atraída por ele, inclusive no 
sentido de assimilá-lo. O mistério não é só o maravilhoso [wunderbar], mas 
também aquilo que é prodigioso \wundervolI\. Além de desconcertante, é 
cativante, arrebatador, encantador, muitas vezes levando ao delírio e ao 
inebriamento – o elemento dionisíaco entre os efeitos do nume. Este 
chamaremos de aspecto "fascinante" [Fascinans] do nume (Otto, 2007, p. 
68). 

 

Um dos motivos centrais das gradações do nume elaborado por Otto (2007), 

decorre do atributo dúbio, imprevisível que surge da constatação pela experiência 

individual. Neste sentido, os personagens da obra em análise percebem as 

manifestações do sagrado por meio das emoções, sentimentos específicos os quais 

se diferenciam qualitativamente de noções racionalizadas pelas religiões, como 

argumenta Otto (2007).  

Embora o sagrado/numinoso seja uma categoria que Otto (2007) pesquisava à 

parte, tentando pensá-lo fora dos limites da Religião Institucional, ele deixa claro que 

“Detectar e reconhecer algo como sendo ‘sagrado’ é, em primeiro lugar, uma 

avaliação peculiar que, nesta forma, ocorre somente no campo religioso” (Otto, 2007, 

p. 37). Com isso, o espaço de manifestação sacra se estrutura quando eventos de 

religião, de crença, de fé fazem parte de vivências individuais ou coletivas que tenham 

como objeto sentir algo de natureza não-racional, não-natural. Desse modo, o sagrado 

em sua forma demoníaca, terrificante é vivenciado não apenas pelo exorcista, mas 



60 
 

por outros personagens, cujos efeitos se verificam pela reação emocional extrema, 

como em Chris MacNeil: 

 
Silêncio. Então, algo curioso aconteceu. O hálito de Regan tornou-se fétido 
de repente. E denso. O psiquiatra sentiu o odor de longe. Ele apontou a 
lanterna para o rosto de Regan. De expressão chocada e olhos arregalados, 
Chris cobriu a boca com a mão para abafar um grito ao observar o rosto de 
Regan se contorcer numa máscara de ira, os lábios repuxados em direções 
opostas e a língua inchada serpenteando para fora da boca [...] Regan, com 
a cabeça jogada para trás, ria de forma demoníaca e uivava como um lobo 
(Blatty, 2019, p. 128-130) 

 

A experiência com o sagrado é construída sob duas direções: a partir da ciência 

psiquiátrica, mais superficial, e fora dela, em um contato direto com o objeto, cujas 

fronteiras entre sagrado e profano se perdem, dando vazão para uma das gradações 

do numinoso: O Aspecto “Mysterium” – o “totalmente outro”. Assim sendo, 

 
O objeto realmente “misterioso” é inapreensível não só porque minha 
apercepção do mesmo tem certas limitações incontornáveis, mas porque me 
deparo com algo “totalmente diferente”, cuja natureza e qualidade são 
incomensuráveis para a minha natureza, razão pela qual estaco diante dele 
com pasmo estarrecido (Otto, 2007, p. 59). 

 

A possessão da menina Regan é apresentada como uma “doença” progressiva, 

isto é, os estágios iniciais são mais pacíficos, até culminar com a total obliteração da 

sua fisionomia (Blatty, 2019). O contato de Chris com o estado definitivo da possessão 

de Regan, anunciado pelos exorcistas Karras e Merrin como o “Estado Definitivo”, que 

é quando os atributos animalescos do demônio Pazuzu transfiguram o corpo físico do 

hospedeiro a tal ponto de o indivíduo se tornar irreconhecível, seja fisicamente, seja 

emocionalmente, leva-a ao contato direto com o demônio. 

Por conseguinte, esse contato sem intermédios permite que ela, 

individualmente, interprete o sagrado de forma exemplar. E o fenômeno é tão 

exemplar, que ele nega, amiúde, todas as formas de explicação por meio de estudos 

científicos, o que caracteriza, em Otto (2007), o “Totalmente Outro”, o “Mistério 

Arrepiante”. De todas as gradações sistematizadas por Otto (2007) esta última é a 

mais recorrente no romance de Blatty, perfazendo a experiência com o lado obscuro 

do divino, como em Damien Karras: 

 
No silêncio, Karras hesitou antes de adentrar o quarto devagar, quase se 
retraindo com o fedor pungente de excremento que invadiu suas narinas 
como um golpe. Enojado, ele fechou a porta e, assombrado, viu o que era 
Regan, a criatura deitada de barriga para cima na cama, com a cabeça 



61 
 

recostada no travesseiro, os olhos arregalados e fundos nas órbitas, um 
brilho de loucura e inteligência, interesse e ódio, fixo nele, observando-o 
com atenção, ardentes no rosto que parecia uma máscara esquelética de 
maldade inestimável. Karras olhou para os cabelos desgrenhados e úmidos, 
para as pernas e os braços feridos, a barriga protuberante num formato 
grotesco; observou os olhos, que os esquadrinhavam... analisavam... 
acompanham seu movimento enquanto ele se dirigia a uma mesa e cadeira 
perto da ampla janela. Karras procurou parecer calmo, até caloroso e 
amigável (Blatty, 2019, p. 203, grifo nosso). 

 

A imagem do monstro desempenha forte papel estético para pensar a relação 

monstro-humano. Por ser “Catártico e inquietante, sujeita o espectador a uma 

experiência vicária de confronto com a sua própria represa de temores” (Gonçalves, 

2014, p. 86), levando ao que Bataille (2016) e Otto (2007) definem como “êxtase”, 

“delírio”, “estado meditativo-contemplativo”. Além disso, Gonçalves (2013) adiciona 

que   

 
O monstro, enquanto defeito ou falha da normalidade, é amiúde 
caracterizado por um corpo não-humano para realçar ainda mais o 
apagamento dos limites. Regan, a menina, deixa uma rosa no prato da mãe 
todo dia no café da manhã. Regan, a porca, esvazia os intestinos 
ruidosamente e vomita nas visitas. Ao que parece, o demônio investe em 
um conjunto sonoro e performático para atestar que a humanidade está 
fora da esfera de proteção do Criador (Gonçalves, 2013, p. 89, grifo nosso). 

 

A citação de Gonçalves (2013) explora a concepção do monstro como uma 

manifestação que desafia e transcende os limites da normalidade humana, 

frequentemente através de um corpo não-humano. Ao comparar a menina Regan, que 

realiza atos gentis e humanos, com sua contraparte possuída, que se comporta de 

maneira grotesca e animalesca, a autora ilustra como o monstruoso evidencia a 

quebra das normas sociais e naturais. 

A dicotomia entre as ações de Regan antes e depois da possessão demonstra 

como o demoníaco utiliza a transformação física e comportamental para sublinhar a 

vulnerabilidade e a exclusão da humanidade da proteção divina, sugerindo que a 

desumanização é um caminho para destacar o terror e a fragilidade da condição 

humana, processo que pode ser compreendido através das noções de numinosidade 

e do poder disruptivo da estética performática54. Neste sentido, a escrita performática 

é entendida como uma  

 

54A estética performática na análise literária refere-se à maneira como a performance de personagens 

e narrativas é interpretada não apenas pelo conteúdo textual, mas também pela forma como suas ações 
e expressões são descritas e percebidas pelo leitor. Segundo Leal (2019), essa abordagem permite 



62 
 

 
Arte de intervenção, “modificadora”, que visa causar uma “transformação no 
receptor”, a performance tem no seu potencial de experimentação uma forte 
marca definidora. Tendo a liberdade de criação como força motriz, a 
performance provoca um questionamento da arte e de sua relação com a 
cultura, com a vida; e talvez os artistas recorram a ela como maneira de 
romper categorias e indicar novas direções (Pedron, 2013, p. 158). 

 

No caso de Regan, sua transformação monstruosa se manifesta através de 

uma performance estética que não apenas desafia, mas também desestabiliza as 

fronteiras entre o humano e o não-humano. A presença do demônio em seu corpo é 

marcada por uma série de ações grotescas e rituais, como os episódios de vômito e 

comportamentos descontrolados, que se constituem como uma espécie de 

manifestação visceral do numinoso. Esse aspecto performático, de acordo com a 

citação de Gonçalves (2013), destaca a maneira como o demônio investe em um 

conjunto sonoro e visual que subverte a ordem natural e moral, evidenciando a 

ausência de proteção divina. 

A performance de Regan, portanto, é uma representação do “sagrado profano”, 

um conceito que Georges Bataille (1987) explorou ao discutir o excesso e a 

transgressão como formas de experiência religiosa e estética. À vista disso, Bataille 

(1987) argumenta que o sagrado muitas vezes se manifesta através da transgressão 

e da violação das normas sociais, criando um espaço onde o profano e o divino se 

encontram de maneira conflituosa. A deterioração do corpo de Regan e os seus atos 

escatológicos não são apenas sintomas de possessão, mas também rituais que 

expõem a fragilidade da ordem estabelecida e a potência disruptiva do sagrado em 

sua forma mais radical. 

A exibição dos limites físicos e morais da normalidade, combinada com a 

manifestação do numinoso, evidencia uma ruptura que força os personagens dessa 

trama a confrontarem a natureza da sacralidade e da proteção divina, dada a ausência 

de Deus na forma crística.  

Além disso, a relação entre o sagrado e o monstruoso na figura de Regan revela 

um campo de tensão e ambiguidade. O comportamento aberrante da menina não se 

limita a uma simples manifestação de maldade, mas opera como um meio de expor e 

 
uma compreensão mais profunda das nuances emocionais e psicológicas dos personagens, 
destacando a importância da encenação textual na construção de significados. Além disso, Borba 
(2003) argumenta que a interação do leitor com a obra literária, através da “Teoria do Efeito Estético” 
de Iser, enfatiza a performance textual derivada da reorganização das convenções sociais e literárias. 



63 
 

questionar a própria essência da humanidade e da moralidade no contexto norte-

americano (Blatty, 2019). A experiência com o nume, neste contexto, é desencadeada 

não apenas pelo medo, mas pela sensação de que o sagrado, em sua forma mais 

perturbadora, pode atravessar e desestabilizar a normalidade da vida cotidiana. 

 

3.2 O medo e o humor na performance estética do exorcista 

 
O medo acompanha a trajetória do homem desde 
os tempos mais remotos e esteve presente em 
todas as eras, seja por meio de ambientes ou 
situações concretas do seu cotidiano ou, por 
intermédio de estados psíquicos, decorrentes de 
suas operações mentais. 
 

(Michel Bossone, 2015) 

 

Inicialmente, o sentido de medo a que nos referimos, seria o medo do Diabo na 

presença do exorcista, característica modeladora associada à santificação dessa 

figura pela Igreja. Em qualquer filme, livro ou série que aborde a temática da 

possessão demoníaca, o exorcista sempre vai aparecer como aquela presença 

imanente, potente que traz consigo as armas capazes de destruir o demônio, uma vez 

que “O medo é fundamentalmente o medo da morte” (Delumeau, 2009, p. 86), como 

afirma o historiador francês.  

Para além da função de impelir medo ao demônio, o humor é um atributo do 

exorcista durante os estágios iniciais de verificação da autenticidade da possessão. 

Embora o Ritual Romano não disponha como critério a atitude anedótica de 

confrontação ao demônio, o cinema parece ter julgado relevante, a fim de amenizar a 

tensão causada pela construção gradativa do medo, o humor como um aspecto que 

diz muito sobre como o Diabo é percebido pela modernidade. 

Nesse viés, o exorcista se encontra imbuído de uma performance de agente 

provocador, portador do poder de Deus por meio da palavra, no qual o Diabo assumiria 

sempre a função de ser uma criatura para divertir determinado público. Nessa ótica, 

vemos que o Diabo, “Ao mesmo tempo sedutor e perseguidor, o Satã dos séculos XI 

e XIII certamente assusta. No entanto, ele e seus acólitos são por vezes tão ridículos 

ou divertidos quanto terríveis [...]” (Delumeau, 2009, p. 355). 

Além disso, Na Idade Média, o diabo, no teatro, era utilizado como “bufão da 

corte”, na colocação de Magalhães e Silva (2012), isso porque a concepção que temos 



64 
 

hoje de uma criatura ameaçadora, terrível e que era vivida como realidade terrificante 

no medievo, talvez não seja uma visão coerente, visto que esta perspectiva foi 

gradualmente descontruída por diversos estudiosos, como Jean Delumeau, Antonio 

Magalhães e Georges Minois em seus estudos de Teologia, Religião e História. 

 A partir dessas elucubrações, o medo e o humor aparecem imbricados na 

performance do personagem Damien Karras no seguinte fragmento: 

 
– O senhor é padre? – perguntou ele. 
Karras assentiu e relanceou para a porta do quarto de Regan. A voz irada 
fora abruptamente substituída pelo berro estridente de um animal, que 
poderia ser um bezerro. Karras sentiu algo na mão [...] O padre a olhou por 
alguns instantes, então virou-se, franzindo a testa para a porta do quarto. 
Quando segurou a maçaneta, os sons lá dentro cessaram abruptamente 
(Blatty, 2019, p. 202-203). 

 

Esta descrição marca o momento em que o padre Karras chega à casa de Chris 

MacNeil, cuja presença é sentida por Regan endiabrada materializada no acesso de 

raiva do demônio. Ao entrar no quarto, o silêncio é instaurado posteriormente, o que 

pode ser interpretado tanto como uma estratégia para reforçar a tensão e o suspense, 

mas também como um gesto de reverência, de medo do demônio diante do exorcista. 

O medo de padres pelo Diabo, na citação acima, liga-se a um aspecto trazido por 

Bataille (1993): o sacrifício. O sacrifício não apenas restituiria a intimidade ao 

indivíduo, mas o santificaria, pois, “[...] a vítima não seria sagrada se não fosse morta” 

(Girard, 1990, p. 11). A atividade de exorcizar implica em doar-se, porque “Sacrificar 

é doar, como se dá carvão à fornalha”, como argumenta Bataille (1993). 

O diabo tem medo do exorcista, porque o que ele vê, nessa trama, é uma 

continuidade de um projeto iniciado originalmente pelo personagem bíblico Jesus 

Cristo. Neste contexto, está implícito que para expulsar demônios, para exercer 

autoridade sobre eles, o exorcista, ligado à imagem de Cristo, teria que apresentar 

capacidade similar de doação total, incluindo a morte de si como resposta a um amor 

incondicional pelo outro. Assim, o Diabo teme a Deus na imagem do exorcista, 

considerando que no imaginário cristão o diabo é normalmente pensado como um 

anti-Deus, negando e blasfemando formas de redenção para si. É por isso que o Padre 

Karras, no final do livro, tomado pela Ira pela morte do exorcista veterano Lankester 

Merrin, o qual fora morto por Regan, sacrifica-se como ato final para completar o 

exorcismo: 

 



65 
 

– Sim, você é muito bom com criancinhas! – disse, entre dentes. – 
Menininhas! Pois venha! Vamos ver se consegue encarar alguém maior! 
Venha! – Ele se curvou as mãos grandes como se fossem ganchos, 
chamando, convidando lentamente. – Venha! Vamos, fracassado! Entre em 
mim! Deixe a menina e venha me pegar! Entre em mim!  
No instante seguinte, a parte superior do corpo de Karras se ergueu com um 
solavanco repentino e a cabeça foi jogada para trás, olhando o teto; em 
convulsões, os traços do jesuíta se contorceram numa máscara de ódio e ira 
impensáveis, enquanto suas mãos grandes e fortes se apertavam com 
movimentos espasmódicos, como se lutassem contra uma força invisível, 
enquanto avançavam para a garganta de Regan MacNeil, que gritava sem 
parar (Blatty, 2019, p. 325, grifo nosso). 

 

Por via desse contexto, é que o sagrado aparece tematizado na santificação do 

exorcista, uma vez que  

 
A inconsciência pueril do sacrifício vai tão longe que, aí, matar aparece como 
uma forma de reparar a ofensa feita ao animal, miseravelmente reduzido ao 
estado de coisa. Matar, na verdade, nem sempre tem significado literal. Mas, 
quanto maior a negação da ordem real, mais favorável é ao aparecimento da 
ordem mítica. Por outro lado, a morte sacrificial resolve por inversão a penosa 
antinomia da vida e da morte (Bataille, 1993, p. 23). 

  

O sacrifício, no conceito do autor acima, transformaria o valor e a posição do 

indivíduo separado da ordem íntima (o inefável) em algo divino. Eliphas Levi, padre e 

místico do século XIX, disse que a ideia de que Deus não nos deve nada, é falsa, 

porque ele é o único capaz de preencher o abismo que ele mesmo estabeleceu entre 

o homem e ele. Desse modo, “Deus nos deve tudo”, afirmou Levi (s/d). É sobre isso 

que Bataille se refere ao falar sobre “a ofensa ao animal”, observando o caráter da 

solidão, do abandono de Deus à humanidade. 

Tendo em vista que o sagrado aparece em pequenas irrupções do cotidiano, 

instantes de êxtase como observa Bataille (2016), o padre Karras, naquele instante 

em que sabia que deveria se sacrificar pelo outro, reproduzindo miticamente o 

sacrifício de Cristo, tornara-se divino e, portanto, exercendo misticamente o poder de 

Deus capaz de obliterar definitivamente o mal, neste caso, o Diabo no romance. 

  Por outro lado, o humor se caracteriza como um aspecto do Diabo que remete 

a uma longa tradição presente na Idade Média, e que se percebe como resíduo dessa 

temporalidade na contemporaneidade. Na obra de Blatty, esse elemento pode ser 

verificado no seguinte fragmento:  

 
[...] – Mas você verá que não consigo conversar livremente preso a estas 
amarras. Como sabe, passei grande parte do meu tempo em Roma e estou 
acostumado a gesticular. Agora, faça a gentileza de me soltar. 
 



66 
 

Tamanha precocidade de linguagem e pensamento, pensou Karras. Ele se 
inclinou para a frente na cadeira com uma mistura de surpresa e interesse 
profissional. 
- Você disse que é o Diabo? – perguntou ele. 
- Eu garanto que sou. 
- Então por que não faz as amarras desaparecerem? (Blatty, 2019, p. 204). 

 

Essa visão anedótica do Diabo responde a uma atitude pedagógica do 

exorcista, orientada pelo que ele entende por “demônio”. Por ser psiquiatra, a forma 

de tratamento que Karras conduz o diálogo, é científica, visto que a possessão é 

enxergada por ele, enquanto psiquiatra, como uma mera patologia, embora sem 

resultados conclusivos (Blatty, 2019). 

No livro “Teologia do Riso: Humor e mau humor na bíblia e no cristianismo” 

publicado no ano de 2017, por Antonio Carlos de Melo Magalhães et al., esses autores 

trazem, como elemento fundamental para os estudos literários e teológicos, o 

elemento da ironia como fator disruptivo, com enorme potencial de se pensar a 

produção literária na contemporaneidade. Neste sentido,  

 
O riso e o humor nas narrativas bíblicas do judaísmo e do cristianismo 
nascem e se expandem em forma literária, conhecendo diferentes estilos, 
temas, narrativas, negando, assim, a ideia de que religião vive em torno de 
doutrinas e dogmas. A existência de uma religião em forma literária significa 
também a existência de uma literatura em formas teológicas de grande 
criatividade e heterodoxia, sendo uma de suas expressões o riso e o humor 
(Magalhães et al., 2017, p. 17). 

 

O recurso da ironia no entendimento do sagrado ou do demoníaco na 

contemporaneidade, age no sentido de compreender a própria condição de existência 

do sagrado como negação à religião institucional, a teologia dogmática e a uma visão 

essencializante de Deus. Assim, o trabalho de Magalhães (2017b) no tocante à 

religião, a literatura e a teologia, tende a libertar o sagrado das amarras de deuses 

institucionalizados, mostrando como a “literatura é um campo de negociações”55, 

sobre o qual se produzem discursos, ora negando a divindade, ora buscando sua 

legitimação. A isso, Bataille em sua obra A Literatura e o Mal (1989) condena a 

literatura, ao afirmar que a “Literatura não é inocente, e, culpada, ela enfim deveria se 

confessar como tal” (Bataille, 1989, p. 10), além disso, o autor ainda adiciona que “A 

 
55Discurso proferido em aula remota, via Google Meet, no dia 02 de maio de 2024 pelo professor dr. 
Antonio Carlos de Melo Magalhães, professor titular da Universidade Estadual da Paraíba, Campina 
Grande, PB, Brasil. 



67 
 

literatura é o essencial ou não é nada. O Mal – uma forma penetrante do Mal [...]” 

(Bataille, 1989, p. 10). Desse modo, 

 
[...] com a transfiguração do mal e do feio, atinge-se o subterrâneo da 
natureza humana e o fundamento de desordem do real, assim colocados 
diante de nós como uma visão integral do nosso destino, no que tem de belo 
e bom; mas também no que tem de falhado, de cruel e infortunado (Suassuna, 
2008, p. 238). 

 

A citação de Ariano Suassuna reflete uma visão profunda e multifacetada da 

condição humana, reconhecendo que a beleza e a bondade coexistem com o mal e a 

crueldade. Ao falar da “transfiguração do mal e do feio”, o autor sugere que, ao 

confrontarmos e transformarmos nossas falhas e represa de horrores, pode-se 

alcançar uma compreensão mais completa de nós mesmos e do mundo. Isso implica 

que a arte e a literatura têm o poder de revelar as camadas mais escuras da existência 

humana, não para glorificar o negativo, mas para iluminar a complexidade da 

existência humana. 

De acordo com Georges Minois “A fusão do cômico com o sério vai marcar toda 

a religião popular da Idade Média. O elemento cômico dos relatos religiosos é, muitas 

vezes, involuntário; não tem por finalidade fazer rir, mas edificar, assimilando o mundo 

terreno ao risível” (Minois, 2003, p. 96). O riso é uma característica anedótica que vai 

marcar tanto a construção estética do diabo em O Exorcista, assim como o modelo de 

investigação científica do padre, como pode ser constatado no diálogo entre Karras e 

Regan endiabrada: 

 
– Que impressionante. Você deve ser um demônio muito poderoso. 
– Sou, sim, meu caro. Sou. A propósito, você sabia que eu, às vezes, falo 
como meu irmão mais velho, Maldanado? – disse a criatura, soltando uma 
risada longa e estridente. 
Karras esperou o riso diminuir para responder: 
– Sim, muito interessante, mas vamos falar do truque da gaveta. 
– O que tem ele? 
– É incrível. Queria que você fizesse de novo. 
– Na hora certa. 
– Por que não agora? 
– Bem, porque quero que você duvide um pouco! Sim, apenas o suficiente 
para assegurar o resultado final. – A personalidade demoníaca riu com 
malícia. – Ah, que coisa mais diferente atacar por meio da verdade! Sim, 
“surpreso de alegria”, de fato (Blatty, 2019, p. 234, grifo nosso). 

  

 De acordo Minois (2003) o riso assume duas funções básicas: de zombar 

contra o mal ou de manifestar alegria a quem pratica o bem. Considerando que o 

propósito do riso é de edificar algo, não de fazer rir, como pontua Minois (2003), o riso 



68 
 

do Diabo, assim como a atitude lúdica de Karras sobre o demônio, polarizam formas 

de aparecimento do sagrado, precisamente no sentido disruptivo, de negação de 

preceitos dogmáticos. A posição do riso do demônio na citação acima, promove uma 

crítica à ineficácia do saber científico, já que Karras, no intento de reunir provas para 

a autorização da Igreja para o exorcismo, direciona uma série de perguntas com a 

intenção de fazer o dito diabo atender a seus pedidos. Noutro extremo, o riso/humor 

de Karras na confrontação do Diabo, dá-se em razão da sua incredulidade na 

existência dessa figura em um contexto contemporâneo, moderno no século XX. 

Nesse jogo de tensões, entende-se a 

 
Evolução reveladora: o diabo desliza para o burlesco. As desventuras dos 
demônios são fornecer uma mina de histórias engraçadas na Idade Média; 
os clérigos voltam o riso contra o pobre-diabo. Que exemplo de adaptação! 
Satã trouxe o riso, que é usado contra ele. Certamente ele permanece 
aterrador, mas agora é ambivalente, sobretudo na religião popular (Minois, 
2003, p. 96). 

 

Possivelmente, o material de pesquisa utilizado por William P. Blatty para 

construir seu romance best-seller, partiu do que sobreviveu, na cultura popular, acerca 

da interpretação que se construiu na Idade Média sobre o Diabo. A diferença é que o 

cômico, pelo menos a partir da publicação de O Exorcista na década de 1970, tem-se 

uma extensão do cômico atribuído não apenas ao diabo, mas também ao exorcista, 

integrando, consequentemente, a sua performance estética que tropeça entre o terror 

e o anedótico. 

 
3.3 Doença ou possessão? A atitude do exorcista  
 

Houve, durante a época clássica, uma descoberta 
do corpo como objeto e alvo de poder. 
Encontraríamos facilmente sinais dessa grande 
atenção dedicada então ao corpo – ao corpo que 
se manipula, se modela, se treina, que obedece, 
responde, se torna hábil ou cujas forças se 
multiplicam. 
 

(Michel Foucault, 1999) 

 

No século XV, ano de 1487, os inquisidores Heinrich Kramer e James Sprenger 

escreveram o Malleus Maleficarum que, em tradução livre, significa “O Martelo das 

Feiticeiras”. Esse manual foi o principal documento escrito na Idade Média, em que 

consta uma tentativa de sistematizar técnicas de identificação de bruxas, cura e 



69 
 

controle do corpo da mulher. O documento foi elaborado séculos antes da 

institucionalização do exorcismo por meio de O Ritual Romano, no qual este fora, 

consequentemente, esterilizado pela Igreja, tal como consta em sua primeira edição, 

de 1614. 

Naquela época, a atitude do exorcista era incontestavelmente anticientífica, o 

que hoje poderíamos interpretar como atos misóginos, genocidas contra as mulheres. 

No livro História da Loucura (1978), Michel Foucault mostra o processo pelo qual os 

discursos que fabricam o louco são formados, observando como eles criam 

instituições, profissionais, técnicas de controle de legitimação, portanto, efeitos de 

verdade, conforme denomina Foucault (2008, 2006, 1987, 1978).  

Em função disso, o exorcista resulta de uma complexa criação histórica, 

política, religiosa, em que teve que passar por diversas modificações até atingir a 

forma estereotipada que temos hoje em dia, uma vez que “A Igreja, apesar de sua 

rigidez de fachada, tem um extraordinário poder de adaptação. O que não pode 

destruir, ela assimila, integra à sua substância, o que lhe permitiu ultrapassar, até aqui, 

todas as crises” (Minois, 2003, p. 95). 

A ideologia, as técnicas punitivas e de cura fornecidos por Kramer e Sprenger 

(2015) desapareceram quase que totalmente do estilo adotado para os exorcistas na 

contemporaneidade. Os motivos são claros. A epígrafe acima serve de base para 

compreendermos a tomada do corpo como objeto de poder, de controle, o qual se 

constata na atitude do padre Damien Karras diante de Regan: 

   
Karras esfregou um dedo indicador na lateral do nariz. A sugestão da clínica 
Barringer, segundo Chris, era que o distúrbio de Regan teria sido causado 
por sugestão; por algo relacionado, de certo modo, à histeria. E Karras 
também acreditava nessa possibilidade. Acreditava que, em sua maioria, os 
casos que estudara tinham sido causados exatamente por esses dois fatores. 
Em primeiro lugar, ele atinge principalmente as mulheres. Em segundo, 
após um surto, a possessão se espalha como uma epidemia. Então, aqueles 
exorcistas... Karas franziu a testa. Os próprios exorcistas, às vezes, se 
tornavam vítimas de possessão, como acontecera em 1634, no convento 
ursulino de freiras em Loudun, na França. Dos quatro exorcistas jesuítas que 
tinha sido mandados para lidar com uma epidemia de possessão, três deles 
– os padres Lucas, Lactance e Tranquile –, além de serem possuídos, 
morreram logo depois, vítimas de um aparente ataque cardíaco causado por 
hiperatividade psicomotora ininterrupta [...] (Blatty, 2019, p. 221-222, grifo 
nosso). 

 

A citação acima é uma reunião de interpretações religiosas e científicas 

construídas por Damien Karras, entre as quais pode-se ressaltar a apropriação da 

possessão demoníaca como um distúrbio, histeria e que, principalmente, atinge – 



70 
 

inexplicavelmente – as mulheres, em sua maioria. O discurso gerado lá na baixa Idade 

Média por Kramer e Sprenger (2015) se mostra como uma continuidade discursiva, 

em torno do controle do corpo feminino.  

A questão central neste momento, é compreender o funcionamento do discurso 

da possessão demoníaca, e como ele opera a nível institucional pela Igreja no  

romance. Em primeiro lugar, como prevê Foucault (1978), o discurso gera uma 

instituição, e instituições formam profissionais e estes segregam aqueles legitimados 

como doentes. Nessa ótica, o discurso da possessão não pertence a outra instituição 

a não ser a Igreja Católica. Ainda que o saber psiquiátrico tenha se apropriado do 

fenômeno da possessão buscando tratá-la como doença, patologia, a 

responsabilidade de quem produziu esse discurso, não pode ser extirpado da Igreja, 

porque os profissionais habilitados por ela para exercer o poder de exorcizar foi, 

originalmente, a figura do exorcista (Kramer; Sprenger, 2015). 

A partir disso, pode-se compreender a formação tanto do arquétipo do 

exorcista, assim como da construção performática do indivíduo endemoniado, tal 

como se observa na descrição de Regan, resultado de séculos de aperfeiçoamento e 

sistematização das reações psicofísicas da possessão: 

 
Não há dúvidas. Caso após caso, independentemente da localidade ou do 
momento histórico, os sintomas da possessão eram constantes. Alguns 
deles, Regan ainda não evidenciara: estigmas, desejo por alimentos 
repugnantes, insensibilidade à dor, além de soluços frequentemente altos e 
incontidos; mas ela havia manifestado claramente alguns outros: agitação 
motora involuntária, hálito ruim, língua inchada, transformação corporal, 
barriga distendida, irritações da pele e da membrana mucosa. Mais 
presentes ainda eram os sintomas básicos dos casos pesados que 
Oesterreich caracterizou como possessão “verdadeira”: a extrema mudança 
na voz e na fisionomia, além da manifestação de uma nova personalidade 
(Blatty, 2019, p. 220, grifo nosso). 

 

Neste excerto, pode-se observar a sobrevivência de um pensamento medieval, 

gestado originalmente no Malleus Maleficarum, documento que, incontestavelmente, 

forneceu as bases para criar o “doente” alvo do fenômeno da possessão, 

animalizando o corpo. Pensar o corpo feminino por meio desses atributos, contribui 

para reforçar as técnicas de controle desse corpo, além de fortalecer a segregação 

social. No tocante a isso, relatou Kramer e Sprenger (2015): 

 
Pois que seria impossível enumerar as muitas vezes que já nos 
importunaram, de dia e de noite, ora na forma de macacos, ora na de cães 
ou de bodes, nos perturbando com seus gritos e insultos; tirando-nos da cama 
com suas preces blasfemas e colocando-nos ao pé da janela de sua prisão – 



71 
 

tão alta que só podia ser alcançada com a mais longa das escadas; e então 
pareciam fincar na cabeça, com violência, os alfinetes com que prendiam as 
suas toucas [...] (Kramer; Sprenger, 2015, p. 354). 

 

A associação do estado da possessão aos animais já era um pensamento 

consolidado no medievo, o que levou ao aperfeiçoamento do monstruoso como 

aspecto do horrível. Deste modo, Karras, ao chegar à casa de Chris, ouvia “[...] os 

grunhidos de porcos no andar de cima e o uivo de um chacal, seguido por silvos 

parecidos com os de serpentes (Blatty, 2019, p. 214). Curiosamente, “[...] a derradeira 

esperança para restaurar a normalidade é um exorcismo (uma forma de 

domesticação), desempenhado pelo padre Damien – cujo próprio nome significa 

‘domar’, em grego” (Gonçalves, 2013, p. 87). Com a constatação da possessão da 

menina Regan, ocorre o processo de domesticação do monstro, fenecendo a atitude 

científica em função de uma atitude religiosa visceral de combate ao demônio. 

 
3.3.1 Domando o monstro 

 
Quando os médicos, psiquiatras e a Igreja constataram o estado 

físico/mental/espiritual de Regan, os discursos religioso e psiquiátrico manifestaram 

seus mecanismos próprios de identificação, tratamento, isolamento e cura sobre a 

menina. Foucault (2006) no livro O poder psiquiátrico traz um estudo da formação 

discursiva da psiquiatria, mostrando como era, originalmente, o funcionamento dessas 

alas, e como se dava o exercício de poder na política de gerenciamento desse público 

fabricado como doentes. Este mesmo procedimento clínico é ativado na trama de O 

exorcista, em que é possível percebermos algumas técnicas de segregação do 

indivíduo enquadrado nas categorias mencionadas. Deste modo, 

 
A síndrome é apenas a manifestação de algum conflito, de alguma culpa, 
então tentamos chegar a ela, descobrir o que é. Bem, o melhor procedimento 
num caso como este é a hipnoterapia. No entanto, não conseguimos 
hipnotizá-la. Em seguida nós tentamos a narconssíntese, mas parece que 
também não deu resultado (Blatty, 2019, p. 169, grifo nosso). 

 

O procedimento que se seguiu após a constatação da anormalidade de Regan, 

era fazer o que previu Foucault (2006), isolar o indivíduo do meio social. Essa forma 

de controle é espelhada na obra em estudo, na casa da menina, mais especificamente 



72 
 

no quarto. Ao discutir sobre a metáfora de um castelo ideal descrito por Fodéré56, em 

1817, Foucault (2006) escreve que 

 
Esse castelo não é exatamente aquele em que devem se desenrolar os Cento 
e vinte dias; é um castelo em que devem se desenrolar dias muito mais 
numerosos e quase infinitos é a descrição de um asilo ideal por Fodéré em 
1817. O que deve acontecer no interior desse cenário? Pois bem, no interior 
desse cenário, claro, reina a ordem, reina a lei, reina o poder. No interior 
desse cenário, no castelo protegido por esse cenário romântico e alpino, 
nesse castelo inacessível a não ser usando máquinas complicadas e cujo 
aspecto deve surpreender os homens comuns, dentro desse castelo reina, 
antes de mais nada, simplesmente uma ordem, no sentido simples de uma 
regulação perpétua, permanente, dos tempos, das atividades, dos gestos; 
uma ordem que envolve os corpos, que os penetra, que os trabalha, que se 
aplica à superfície deles, mas que também se imprime até mesmo nos nervos 
e no quem um outro chamava de “fibras moles do cérebro”. Uma ordem, 
portanto, pela qual os corpos não são mais que superfícies a atravessar e 
volumes a trabalhar, uma ordem que é como uma grande nervura de 
prescrições, de sorte que os corpos sejam assim parasitados e atravessados 
pela ordem (Foucault, 2006, p. 4). 

 

Na citação, Foucault descreve um espaço de confinamento que vai além da 

simples reclusão física: trata-se de um dispositivo de poder que se infiltra nos corpos 

e nos molda a partir de uma ordem reguladora incesscoante. Em vista disso, o asilo 

ideal descrito por Fodéré não é apenas um espaço de exclusão, mas um mecanismo 

disciplinar que transforma os indivíduos em objetos de controle minucioso. Essa visão 

foucaultiana ressoa com sua concepção de biopolítica, em que as instituições 

modernas exercem um poder difuso, penetrando os corpos e as subjetividades, 

transformando-os em superfícies a serem moldadas e reguladas. Nesse viés, a 

“metáfora do castelo inacessível” reforça a ideia de um poder que se oculta sob a 

aparência de racionalidade e progresso, mas que, na verdade, opera como um 

aparato de normatização e docilização dos sujeitos. 

Na trama, a casa das MacNeil, antes um lugar de segurança, de afetividade, 

descanso e felicidade, fora transmutada em um lar sob vigilância, de tensão, um 

espaço em que médicos, psiquiatras e padres vinham constantemente para ver a 

condição da doente. Regan, antes uma menina meiga, saudável, passou a ser objeto 

de cuidados, vigiada, alimentada, amarrada na cama, vivendo à sorte alheia. 

 
56François-Emmanuel Fodéré (1764-1835) foi um médico e naturalista francês, amplamente 
reconhecido como um dos pioneiros da medicina legal. Ele foi professor de medicina legal e de saúde 
pública em várias universidades na França e é mais famoso por seu trabalho seminal, "Traité de 
Médecine Légale et d’Hygiène Publique", publicado em 1798. Nesse tratado, Fodéré abordou de 
maneira abrangente as questões médico-legais, incluindo autópsias, envenenamentos e as interações 
entre a lei e a medicina. Sua obra teve uma influência significativa na consolidação da medicina legal 
como uma disciplina científica e jurídica autônoma. 



73 
 

Pensando nesse lugar como um ambiente controlado para o doente, as 

prescrições médicas logo estabeleciam recomendações de como cuidar do doente, 

lugar esse que também compartilhava de uma ordem mítica, pois a invasão do 

sobrenatural transformou não apenas a endiabrada numa fera mítica, no Diabo, mas 

transfigurou simbolicamente a casa em um espaço de conflito entre forças ancestrais. 

 Em função disso “O dr. Klein chegou e Chris o recebeu com Sharon enquanto 

ele ensinava os procedimentos adequados para administrar doses de Sustagem a 

Regan durante seus períodos de coma. Ele inseriu a sonda nasogástrica” (Blatty, 

2019, p. 168). Além disso, Blatty (2019) adiciona que “Na quarta-feira, 11 de maio, 

eles voltaram para casa. Colocaram Regan na cama, instalaram uma trava na janela 

e tiraram todos os espelhos do quarto e do banheiro” (Blatty, 2019, p.168). 

 Esses recortes demonstram as técnicas de controle da personagem possuída, 

na medida em que o discurso médico fornecia instruções daquilo que era tido como 

verdade. Trancá-la no quarto, retirar objetos que poderiam ser usados como práticas 

de violência de si, amarrar o paciente na cama, são princípios gestados pelo 

desenvolvimento da psiquiatria, como atesta Foucault (2008, 2006, 1987, 1978), e que 

a literatura se apodera desse saber numa trama compartilhada com os princípios 

cristãos.  

Por outro lado, mesmo as medidas médicas tendo sido falhas, sua forma 

estrutural continua, mesmo após o exorcismo vir à tona como alternativa final de 

resolução do conflito. No tocante a isso, surge o elemento estético fundamental que 

pensa o exorcista como essa arma indestrutível da Igreja, de Deus, em que a palavra 

é novamente trazida, misticamente, como catalisador da força celestial e, logicamente, 

da crença mítica de que a palavra possui força criadora, gesto fundacional bíblico. 

Assim sendo, o padre Lankester Merrin inicia o ritual de exorcismo: “O velho padre 

ergueu a mão, fez o sinal da cruz acima da cama e repetiu o gesto na direção de todos 

no quarto. Virando-se, tirou a rolha do frasco de água benta” (Blatty, 2019, p. 299). O 

escritor ainda adiciona: 

 
Senhor Deus, pai de nosso Senhor Jesus Cristo, intercedo a vós, a seu santo 
nome, e imploro por sua bondade, que o Senhor me conceda ajuda contra o 
espírito impuro que agora atormenta Sua serva; por Cristo, nosso Senhor. [...] 
Deus, Criador e Defensor da raça humana, olhai com piedade para esta 
serva, Regan Teresa MacNeil, agora presa nas garras do velho inimigo do 
homem, inimigo de nossa ração, que... [...] Blatty, 2019, p. 300).  

 



74 
 

De acordo com Belanger (2022, p. 15) “As palavras tinham poder no mundo 

antigo, e poucas palavras eram vistas com mais medo do que aquelas que nomeavam 

as forças do mal”. No passado, o poder da palavra era frequentemente visto através 

de um prisma mítico, onde ela não apenas comunicava, mas também criava e 

transformava realidades. 

Nas tradições orais de várias culturas antigas, a palavra era um elemento 

fundamental na construção do universo e na manutenção da ordem cósmica. O mito 

da criação, presente em diversas culturas, exemplifica isso de forma clara: em muitas 

narrativas, o mundo é trazido à existência através de uma palavra divina ou um 

comando verbal (Eliade, 1972; Campbell, 2008, 1991). Essa perspectiva conferia à 

palavra um caráter sagrado e performativo, onde o ato de falar podia influenciar 

diretamente o mundo material e espiritual, refletindo uma crença profunda no poder 

mágico e transformador da linguagem. 

Além disso, os rituais e encantamentos antigos demonstravam a crença no 

poder intrínseco das palavras para manipular as forças da natureza e os destinos 

humanos. Palavras entoadas em cerimônias religiosas, escritas em amuletos ou 

pronunciadas por sacerdotes eram vistas como veículos de poder que podiam curar, 

proteger ou amaldiçoar. Esse entendimento mítico da palavra revela uma visão de 

mundo onde a linguagem era muito mais do que um simples meio de comunicação; 

era uma força viva, capaz de moldar a realidade e conectar o humano ao divino 

(Campbell, 2008, 1991). Assim, a palavra ocupava um lugar central na vida cultural e 

espiritual das sociedades antigas, sendo reverenciada e temida pelo seu potencial de 

mudar o curso dos acontecimentos e influenciar o destino das pessoas. 

Em última análise, a crença na palavra como força criadora foi utilizada 

largamente em O Exorcista, como uma forma de pensar a linguagem poética como 

mito vivo (Campbell, 2008, 1991), demonstrando que a humanidade de hoje não 

deixou de acreditar na potência do que representa o Mal, Satã/Diabo/Demônio/Deus, 

possessão demoníaca etc., pois, se a linguagem fala da vida, dos interditos, ela nunca 

cessará de existir, encontrando nas diversas manifestações da arte, uma forma de 

dizer a condição humana em seus diferentes matizes. 

 
  



75 
 

4 O FEMININO ABJETO NA TRAMA DE O EXORCISTA 
 

Antes da consolidação da Crítica Literária Feminista (CLF) na década de 1970, 

a mulher na literatura era representada de forma subalterna em relação ao homem 

nos diferentes contextos sociais (Zolin, 2019). Ao analisar a participação de 

personagens femininas no campo literário, a CLF evidencia os mecanismos 

opressivos que tradicionalmente enquadram as mulheres, reforçando uma estrutura 

de gênero baseada na supremacia masculina. Neste capítulo, examinamos a 

personagem Regan MacNeil sob a interface entre o sagrado e a Crítica Literária 

Feminista, investigando como W. P. Blatty constrói a possessão demoníaca a partir 

de estereótipos negativos da Idade Média. Argumentamos, ainda, que a obra reafirma 

uma concepção de sagrado que mantém a subalternidade feminina, uma vez que as 

personagens mulheres não assumem um status heroico. Em vez disso, Regan 

MacNeil é submetida a uma violação brutal de corpo e mente, tornando-se silenciosa 

e passiva diante dos personagens masculinos. 

 
4.1 Da Crítica Literária Feminista à mulher na literatura 

 

A crítica literária feminista, consolidada a partir da década de 1970, emergiu 

como uma resposta à ausência ou marginalização das mulheres no cânone literário e 

na crítica tradicional. Ela questiona as representações de gênero nos textos literários 

e a maneira como as estruturas patriarcais moldaram a produção e a recepção da 

literatura. Além disso, busca visibilizar autoras esquecidas e reavaliar obras sob uma 

perspectiva que reconheça as contribuições e vivências femininas na literatura. Essa 

abordagem, com efeito, tornou-se uma ferramenta indispensável para problematizar 

os discursos de poder e as construções simbólicas que sustentam as desigualdades 

de gênero no campo literário. 

Duas correntes principais marcaram o desenvolvimento da crítica feminista: a 

crítica feminista anglo-americana e a crítica feminista francesa (Zolin, 2019). A 

vertente anglo-americana, influenciada por autoras como Elaine Showalter, 

concentrou-se na recuperação de obras de escritoras marginalizadas e na análise das 

condições sociais, históricas e culturais que influenciaram sua produção. Essa 

perspectiva é fortemente voltada para o contexto e para a experiência das mulheres, 

explorando como questões de classe, raça e sexualidade se cruzam na construção 

de uma literatura feminina. 



76 
 

Noutro extremo, a crítica feminista francesa, liderada por pensadoras como 

Hélène Cixous e Julia Kristeva, seguiu um caminho mais teórico, embasado em 

conceitos da psicanálise, da filosofia e da linguística estruturalista (Oliveira; Alós, 

2023). Essa corrente focalizou a escrita e a linguagem como espaços de subversão, 

propondo o conceito de “escriture féminine”, que sugere uma escrita capaz de romper 

com as estruturas tradicionais da linguagem patriarcal (Alós; Andreta, 2017). 

Enquanto a crítica anglo-americana investiga as condições materiais das escritoras, a 

vertente francesa explora como a subjetividade e o inconsciente se manifestam no 

texto literário. 

Embora partam de pressupostos distintos, ambas as correntes convergem ao 

destacar a importância de desconstruir os valores patriarcais na literatura e abrir 

espaço para vozes femininas plurais. Por conseguinte, essas abordagens ampliaram 

os horizontes da crítica literária, permitindo análises mais inclusivas e heterogêneas. 

Além disso, promoveram um diálogo entre literatura e outras áreas do conhecimento, 

como a sociologia, a filosofia e a teoria psicanalítica. 

A crítica literária feminista, em suas múltiplas vertentes, continua sendo uma 

área em constante expansão. Ela não apenas influenciou a maneira como lemos e 

interpretamos textos literários, mas também redefiniu os critérios de inclusão no 

cânone literário. Nesse sentido, ao questionar as bases culturais da opressão de 

gênero, essa crítica se consolidou como um campo indispensável para entender como 

a literatura reflete, reforça ou resiste às relações de poder na sociedade 

predominantemente falocêntrica57. 

 

 

 

 

 

 

 

 
57A sociedade falocêntrica é um conceito associado à crítica feminista e à teoria psicanalítica, 
especialmente nas obras de pensadores como Jacques Lacan e Luce Irigaray. Ele se refere a uma 
estrutura social e simbólica na qual o poder, o discurso e a organização cultural são centrados na figura 
masculina e no falo como símbolo de autoridade e significação. Nessa perspectiva, a masculinidade é 
tomada como norma universal, enquanto a feminilidade é frequentemente definida em oposição ou em 
relação a ela, resultando na marginalização e na subordinação das mulheres e de outras identidades 
dissidentes. O falocentrismo permeia diversas esferas, como a linguagem, a filosofia e as instituições 
sociais, influenciando a forma como os papéis de gênero são construídos e reforçados. Cf. BOURDIEU, 
P. A dominação masculina. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2005. 



77 
 

4.1.1 Um corpo violentado pela palavra 
 

Há, na abjeção, uma dessas violentas e 
obscuras revoltas do ser contra aquilo que o 

ameaça e que lhe parece vir de um fora ou de 
um dentro exorbitante, jogado ao lado do 

possível, do tolerável, do pensável. 
 

(Júlia Kristeva, 1982) 

 

Tomando como ponto de partida a teoria da abjeção desenvolvida por Julia 

Kristeva em The Powers of Horror: An Essay on Abjection58 (1982), pode-se 

compreender que esse conceito diz respeito àquilo que ameaça a ordem simbólica ao 

desafiar as fronteiras entre o eu e o outro, o puro e o impuro.  

No contexto da literatura de autoria feminina e da crítica literária feminista, a 

abjeção é frequentemente usada para interpretar narrativas que confrontam normas 

sociais, patriarcais e culturais, expondo temas como a marginalidade, o corpo 

feminino, a sexualidade e o tabu. Escritoras femininas frequentemente articulam a 

abjeção como forma de desestabilizar estruturas de poder, evidenciando o que é 

reprimido ou excluído no discurso dominante. Assim, a teoria de Kristeva (1980) 

contribui para a análise de como essas obras renegociam identidades femininas e 

questionam os limites do simbólico, abrindo espaço para uma crítica subversiva da 

hierarquia patriarcal. 

Durante a análise da fortuna crítica, todos os trabalhos acadêmicos 

catalogados acerca da obra O Exorcista de W. P. Blatty, assim como das pesquisas 

que trataram especificamente da análise do filme homônimo, nenhum desses estudos 

se propuseram a discutir o silenciamento marginal da personagem Regan MacNeil. 

Nessa fortuna crítica, a constatação comum compartilhada entre elas fora calcada tão 

somente na Regan dócil, passiva, pré-adolescente e, posteriormente, selvagem, 

endemoniada e doente. A personagem enquanto mulher, antes da possessão, é 

muda, com pequenas falas esparsas. Assim, pode-se dizer que Regan, enquanto 

personagem feminina, não é a protagonista da obra, mas o demônio Pazuzu que a 

possui e a utiliza como receptáculo para seus atos repugnantes. 

À vista disso, a arte literária, enquanto universo de criação ilimitado, pode ser 

– sem prejuízo – entendida como um território sem leis, governos únicos. Ela não se 

 
58O Poder dos Horrores: ensaio sobre a abjeção (Tradução nossa). 



78 
 

importa com a moral e tão pouco com a imoralidade, isto é, ela dialoga com o abjeto 

(desprezível) e o maravilhoso. Assim, de acordo com Barthes (2017, p. 12) “[...] toda 

língua é uma classificação, e [...] toda classificação é opressiva”, tendo em vista que 

“esse objeto em que se inscreve o poder, desde toda eternidade humana, é: a 

linguagem” (Barthes, 2017, p. 12), ou seja, a personagem feminina Regan passa por 

um processo de forja (roupas, personalidade, mudez, destino) e, como ratifica 

Barthes, toda língua é uma classificação, classificar é uma forma de poder e todo 

poder é opressivo, pois, a partir de tais classificações, percebem-se as exclusões por 

contraste.  

Nessa ótica, a ausência da crítica literária feminista como referencial na análise 

de O Exorcista nas pesquisas catalogadas, denuncia o centro de gravidade que gira 

em torno do interesse nos episódios da possessão demoníaca, de modo que a 

narrativa de Blatty esterilizou a personagem Regan enquanto mulher, não atribuindo-

lhe protagonismo. Sua mudez é sua identidade e é o narrador, assim como outros 

personagens, que falam pela menina, que narram seus sentimentos, hábitos, que 

fabricam seu cotidiano. Neste sentido, “A menina tinha uma natureza tímida e 

reservada” (Blatty, 2019, p. 22), ou seja, Regan é percebida e “interpretada” não por 

suas falas, mas por referentes externos que falam quem ela é, o que ela faz, o que 

pensa, o que come etc. Para acentuar sua existência no romance, um cotidiano ideal 

é fabricado para situá-la a partir de uma figura passiva, alegre e pueril: 

 
- Cadê a Rags? 
- Lá embaixo, na sala de brinquedos. 
- Fazendo o quê? 
- Esculpindo. Está fazendo um pássaro, acho. Para você (Blatty, 2019, p. 32). 

 

A visão de um indivíduo cuja corrupção é impossível/improvável, em que o mal 

jamais poderia violar é uma perspectiva transversal em toda a obra, já que para 

contrastar com a personalidade diabólica, o narrador, inicialmente, sacraliza a 

personagem com atributos de castidade e virgindade, para, posteriormente, 

dessacralizá-la. Neste viés, 

 
Regan é uma garotinha tímida e solitária. Sua mãe é a famosa atriz Chris 
MacNeil, e as duas vivem em uma casa confortável e partilham de um 
excelente relacionamento. Porém, Regan não tem a companhia de outras 
crianças, e na maior parte do tempo, ela se refugia no porão, onde procura 
por meios para se entreter (Muller; Schmidt, 2023, p. 9). 

 



79 
 

A representação do feminino abjeto em O Exorcista, encontra em Regan um 

terreno complexo onde o corpo feminino se torna alvo de violências simbólicas e 

físicas. Este subcapítulo propõe uma análise de como a linguagem literária – 

compreendida aqui não apenas como narração, mas também como expressão 

simbólica e performativa – constrói e perpetua estereótipos misóginos. A palavra, 

enquanto instrumento criador e destruidor, opera nessa obra tanto como ferramenta 

de dominação quanto de redenção, promovendo um embate entre as forças que 

constroem o sagrado e aquelas que reafirmam o mal. 

Kristeva (1982), em sua teoria do abjeto, destaca o horror que emerge do limiar 

entre o próprio e o estranho, entre o que é familiar e o que é rejeitado. Neste segmento, 

o corpo de Regan, transfigurado pela possessão, encarna esse abjeto ao violar 

normas sociais e culturais que regulam a feminilidade. Nessa direção, Blatty exacerba 

essa violação através da linguagem, que não só descreve a degradação de Regan, 

mas também a inscreve como um ato de violência simbólica59.  

A transformação da voz infantil de Regan em uma cacofonia demoníaca é um 

exemplo claro de como a palavra – em sua dimensão sonora e semântica – é usada 

para desumanizá-la. No tocante a isso, “[...] Ele perguntou se ela via Regan xingar ou 

dizer obscenidades com frequência [...] – Bem, especificamente, sra. MacNeil, ela me 

aconselhou a manter meus malditos dedos longe da boceta dela” (Blatty, 2019, p. 

65, grifo nosso). A linguagem proferida pelo demônio Pazuzu, caracterizada pelo 

excesso de obscenidades, reforça o caráter abjeto, desestabilizando não apenas a 

identidade de Regan, mas também a ordem moral e religiosa que o texto pretende 

salvaguardar. 

Esse uso da palavra também dialoga com um imaginário misógino que remonta 

à Idade Média, quando mulheres que transgrediam normas sociais eram 

frequentemente associadas ao diabo. As acusações de bruxaria, por exemplo, tinham 

como base a ideia de que as mulheres eram mais suscetíveis à influência demoníaca 

devido à sua suposta fraqueza moral e espiritual. Em O Exorcista, essa herança 

histórica ressurge na figura de Regan, cujo corpo é transformado em um campo de 

batalha entre o bem e o mal. Concernente a isso, Blatty (2019) cita o seguinte: 

 
59A violência simbólica, segundo Pierre Bourdieu (2001), é a imposição sutil de dominação por meio 
de práticas culturais e simbólicas que os dominados aceitam como naturais, perpetuando 
desigualdades sem o uso explícito de força. Cf. BOURDIEU, Pierre. Sobre o poder simbólico. In: 
BOURDIEU, Pierre. O Poder Simbólico. Trad. Fernando Tomaz. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 
2001, p. 07-16. 



80 
 

 
– A porca é minha! – gritou ela, com uma voz rouca e forte. – Ela é minha! 
Fique longe dela! Ela é minha! 
Uma gargalhada alta foi expelida pela sua garganta, então ela caiu de costas 
como se alguém a tivesse empurrado. Regan ergueu a camisola, expondo a 
genitália 
– Me fode! Me fode! – gritou aos médicos, e começou a se masturbar 
freneticamente com ambas as mãos (Blatty, 2019, p. 113, grifo nosso). 

 

A partir de diversas expressões pode-se identificar como a violência – em seus 

desdobramentos simbólicos e físicos – assume outras vias de materialidade, sendo 

praticada não apenas pela degradação do corpo físico da personagem, mas também 

pelas palavras que, nesse contexto, imprime o drama vivido por Regan durante a 

possessão. 

Ademais, a dimensão performativa da linguagem em O Exorcista é central para 

compreender o papel da palavra na violência contra Regan. Por conseguinte, a 

palavra divina, proferida pelos exorcistas Merrin e Karras, é utilizada como arma para 

expulsar o demônio. Contudo, essa mesma palavra também inflige dor ao corpo de 

Regan, que reage com convulsões e lesões físicas. A tensão entre o poder redentor 

e destrutivo da palavra ressalta sua ambiguidade: enquanto instrumento de salvação, 

ela também perpetua a violência contra o feminino. Em vista disso, 

 
Karras olhou para a frente ao ouvir Regan silvando. Ela estava sentada com 
os olhos revirados enquanto a língua saía de sua boca com rapidez, 
remexendo a cabeça lentamente como uma cobra, e, mais uma vez, o padre 
sentiu a inquietação familiar. Olhou para seu livro: 
- “Salve sua serva” – rezou Merrin, lendo o Ritual. 
- “Que em Ti crê, meu Deus” – respondeu Karras. 
- “Deixe-a encontrar no Senhor uma torre fortificada.” 
- “Na face do inimigo.” (Blatty, 2019, p. 300). 

 

O poder da palavra, em O Exorcista, foi amplamente explorado pelo autor no 

sentido de infligir danos colaterais à entidade possessa. Como símbolo da força divina, 

a palavra sagrada materializada por meio do Ritual Romano, promove uma dupla 

violência, primeiramente na entidade que a recebe com expressa reprovação, e, 

segundo, no próprio exorcista, que parece ser absorvido, tragado pelo poder sobre o 

mal que o rito representa. Além disso, a palavra na sua missão e sentido impostos 

pelos padres, também abre margem para a interpretação de que o exorcismo não se 

caracteriza apenas por expulsar/expurgar a entidade do corpo de Regan, mas também 



81 
 

se mostra como uma forma de domar o monstro (Gonçalves, 2013), não apenas 

qualquer monstro, mas um monstro-fêmea, um monstro mulher60.  

Na obra em análise, a linguagem ocupa um papel central na construção do 

terror, atuando tanto como força criadora quanto destrutiva, ou seja, no cerne dessa 

dualidade está o corpo feminino de Regan MacNeil, que se torna o eixo de uma 

violência simbólica e literal perpetrada pela palavra. Por conseguinte, Blatty utiliza a 

linguagem para moldar o abjeto no feminino, reforçando estereótipos que, desde a 

Idade Média, associam a mulher ao caos, ao pecado e ao mal. A figura de Regan 

possessa não é apenas vítima de um demônio; é, sobretudo, um reflexo de como a 

literatura pode reproduzir ideologias patriarcais, no qual o corpo da mulher é 

submetido, deformado e transformado em veículo de significação do mal. 

A crítica literária feminista possibilita analisar essa dinâmica, permitindo que se 

desvelem muitos significados subjacentes às escolhas narrativas de Blatty. Desde o 

momento em que Regan é possuída, seu corpo se torna um campo de batalha, com 

o demônio Pazuzu tomando a palavra para subverter o poder divino. Porém, mais do 

que um embate entre forças espirituais, essa luta é simbolicamente uma violência 

contra a feminilidade, marcada pela invasão do corpo por uma entidade que verbaliza 

obscenidades, provocações e blasfêmias. Essas expressões, sempre calcadas no 

grotesco, não apenas distorcem a imagem da menina, mas também reforçam a 

concepção do feminino como frágil, corruptível e perigoso, uma herança histórica 

enraizada na misoginia. 

A linguagem, enquanto força criadora, molda o universo literário de Blatty, mas, 

em O Exorcista, também age como instrumento de destruição, na medida em que a 

escolha lexical para descrever o estado de Regan transcende o horror físico e se fixa 

em uma dimensão moral e social que degrada o corpo feminino. As palavras que 

emanam da boca possuída de Regan, embora atribuídas ao demônio, são carregadas 

de significados que ressoam a opressão histórica da mulher. O uso de insultos 

sexualizados, blasfêmias e expressões que rebaixam o sagrado ao profano 

demonstram como o autor emprega a linguagem para criar um abjeto que não é 

apenas espiritual, mas também sexual e feminino. 

 
60O demônio Pazuzu é uma entidade masculina que domina um corpo feminino. E os padres (homens) 
batalham para domar esse demônio – explicitamente – mas simboliza, por outro lado, a dominação 
masculina em função da feminina. 



82 
 

A deformação do corpo de Regan, descrita em detalhes quase fetichistas, é 

intensificada pelo poder da palavra, que age como um bisturi simbólico, fragmentando 

e reconstruindo sua feminilidade de forma monstruosa. A menina doce e inocente se 

transforma em uma figura grotesca, cuja linguagem violenta é um espelho do tormento 

que seu corpo experimenta. Essa transmutação não apenas reforça a narrativa de que 

o feminino é suscetível à corrupção, mas também expõe como a palavra, em sua 

ambiguidade, pode tanto salvar quanto destruir, considerando, também, que a 

violência verbal é tão palpável quanto a física, demonstrando que o corpo de Regan 

não sofre apenas por meio das ações, mas também pelo poder do discurso. 

No processo de exorcismo, a palavra adquire um papel duplo: é 

simultaneamente o instrumento de salvação e o agente de sofrimento. O ritual 

conduzido pelos padres Merrin e Karras utiliza a palavra divina para expulsar o 

demônio, mas essa mesma palavra causa dores excruciantes ao corpo possuído. A 

tensão entre salvar e destruir é evidente, destacando o paradoxo da linguagem como 

ferramenta ambivalente. Em cada comando emitido pelos exorcistas, o corpo de 

Regan responde com convulsões, feridas e gritos. A palavra, nesse contexto, torna-

se uma arma de domínio, reafirmando a submissão do corpo feminino às forças 

masculinas que disputam seu controle. Em função disso, 

 
[...] a situação da mulher no mundo (a de oprimida) lhe nega a expressão 
normal de humanidade e frusta seu projeto humano de autoafirmação e 
autocriação. Enquanto os homens são encarregados de ‘remodelar a face da 
terra’, apropriando-se dela, impondo-lhe sua marca, à mulher é vedada a 
possibilidade de ação. Além de estar aí, sua opressão está também, e 
principalmente, na crença de que o destino da mulher é ser passiva, uma vez 
que a passividade integra, irremediavelmente, sua natureza. Em vista disso, 
e não podendo rebelar-se contra a natureza, o mundo não lhe pertence e sua 
energia é canalizada para o narcisismo, o romantismo ou a religião. O acesso 
a elevados valores humanos, como o heroísmo, a invenção e a criação lhe é 
vedado (Zolin, 2019, p. 2018). 

 

A citação de Zolin (2019) evidencia a opressão estrutural enfrentada pelas 

mulheres, cuja humanidade plena é negada em virtude de uma imposição histórica de 

passividade e submissão, levando à frustração de seus projetos de autocriação. Essa 

opressão manifesta-se não apenas em limitações concretas de ação, mas também na 

internalização de crenças que naturalizam a passividade feminina, desviando suas 

energias para esferas como o narcisismo e a religião, enquanto lhes são vedados 

valores como heroísmo e invenção.  



83 
 

No contexto da obra O Exorcista, Regan MacNeil exemplifica essa posição 

subalterna: inicialmente apresentada como uma menina vulnerável e passiva, sua 

posse demoníaca pode ser interpretada como a expressão de uma rebelião contra os 

limites impostos à sua existência. No entanto, a solução para sua condição também a 

relega a uma posição de dependência, pois é através de forças externas, como o 

heroísmo masculino dos padres, que sua situação é resolvida, reforçando os papéis 

tradicionais de poder e subordinação. 

Através da citação acima, percebe-se que a personagem Regan acolhe uma 

estrutura de poder profundamente patriarcal. A palavra divina, simbolicamente 

associada à autoridade masculina dos padres, é apresentada como superior à palavra 

do demônio, que, mesmo violenta e subversiva, não deixa de operar dentro dos limites 

impostos pela narrativa. Ainda que Regan seja a vítima central, sua voz nunca é de 

fato ouvida. Sua subjetividade é silenciada, ofuscada pela luta entre o bem e o mal 

que se dá sobre seu corpo, agora transformado em um território de significação. Esse 

silenciamento reforça a ideia de que o feminino, na trama, é um recipiente passivo 

para a batalha alheia, um espaço onde a palavra age sem consentimento. Neste 

sentido, Blatty (2019) escreve o seguinte: 

 
Sabe, Karl – confessa Chris com o espírito domado por fortes angústias, 
estou com medo de que Rags nunca mais volte ao normal. Faz tempo que 
não vejo a minha menina. Ela não fala mais. A minha Rags desapareceu 
(Blatty, 2019, p. 287). 

 

Por meio da citação acima, percebe-se que a personagem Chris, mãe de 

Regan, reforça o aspecto do silenciamento da filha, à medida em que Pazuzu 

obliterava completamente o corpo e a mente da menina. A possessão, até aquele 

momento, já estava em um grau tão elevado, que não era mais possível identificar os 

traços de humanidade na personagem. Por isso o “desaparecimento da pessoa 

humana Regan” é um elemento constantemente reforçado na obra para acentuar a 

ausência da fronteira que liga a humanidade à animalidade/sobrenatural. 

Em vista disso, a crítica feminista contribui para desvendar as camadas de 

opressão presentes na obra de Blatty, especialmente ao revelar como o corpo 

feminino é construído como o “outro” abjeto. Julia Kristeva (1982), em sua teoria sobre 

o abjeto, identifica que o horror surge do que é familiar, mas profundamente 

perturbador, e o corpo feminino, em O Exorcista, é moldado nesse limiar. A 

feminilidade de Regan é transformada em algo monstruoso, não apenas pelo 



84 
 

demônio, mas pelas descrições que o autor escolhe para narrar sua transformação. A 

linguagem literária, nesse sentido, não é neutra; é um veículo que perpetua visões de 

mundo, neste caso, uma visão que associa o feminino ao profano e ao descontrole. 

Nesse sentido, 

 
Em uma sociedade patriarcal, por exemplo, ser representado como homem 
pressupõe os atributos de força, virilidade e insensibilidade, uma vez que, 
desde a mais tenra infância, a grande maioria dos homens é advertida de que 
“homem não chora”, e de que qualquer demonstração de sentimentos pode 
gerar dúvidas em relação à masculinidade. Por outro lado, ser representada 
como mulher pressupõe a existência de valores tradicionalmente 
considerados “femininos”, tais como a maternidade, a empatia, a 
sensibilidade, a solidariedade e o sentimentalismo (Bellin, 2011, p. 6, grifo 
nosso). 

 

Além disso, a associação histórica entre mulher e palavra perversa, típica da 

Idade Média, é reatualizada na obra. As bruxas, vistas como manipuladoras da 

linguagem e do conhecimento oculto, foram perseguidas por serem consideradas 

ameaças à ordem divina. Em Regan, essa figura é reencenada: ela se torna uma nova 

“bruxa”, possuída por um discurso que desafia o poder masculino, mas que, 

paradoxalmente, só reforça sua submissão ao ser exorcizada. 

 
4.2 Regan MacNeil entre a Eva pecadora e a imaculada Virgem Maria 

 
Para construir uma imagem estética que transitasse entre o horror e terror na 

personagem endiabrada Regan MacNeil, Blatty, como qualquer outro escritor, teve 

que fazer escolhas as quais implicariam em minar a força da representatividade 

feminina em seu romance, de modo geral, na literatura. Em primeiro lugar, em nosso 

estudo, percebemos que para que o leitor pudesse perceber o que é o mal, o medo, 

o insólito, era necessário, portanto, enfatizar, antiteticamente, as características 

sacras, castas e virginais da personagem.  

Por conseguinte, Blatty explorou visivelmente, ainda que de modo superficial, 

a imagem da Virgem Maria, consagrada pela Igreja Católica, como emblema de 

referência para se pensar um modelo de pureza a ser seguido, religiosa, política e 

dogmaticamente pelas mulheres, estabelecendo, por consequência, um precedente: 

a Igreja tinha e tem um modelo feminino pintado pela ótica masculina. Nesse sentido, 

 
A representação do feminino esteve, no decorrer da história, quase sempre 
associada a imagens dicotômicas. Frágil ou forte, vítima ou culpada, santa ou 
pecadora, a mulher aparece na história prioritariamente através do olhar 



85 
 

masculino, sendo as figuras de Eva e Maria os principais referenciais 
simbólicos dessa oposição, na sociedade ocidental (Vasconcelos, 2005, p. 
2). 

 

O culto mariano consagrado pelo catolicismo no século XII foi tão forte no 

imaginário ocidental, que não há literatura posterior a isso, que não traga a imagem 

dicotômica da mulher santa versus mulher megera/prostituta e, por extensão, 

associada ao mundo diabólico ou ao mundo sagrado, se foge à ética cristã. Pois, “A 

partir do século XII, o culto à Virgem Maria vai ganhar força. Maria representa a mulher 

pura, assexuada, aquela que foi capaz de conceber sem pecar” (Vasconcelos, 2005, 

p. 6).  

Em O Exorcista, Blatty se mune de duas tradições míticas para determinar 

quem é Regan dentro de seu romance. Primeiramente, o fator pureza – ligado ao mito 

da Virgem Maria – se mostrou um critério indispensável, uma vez que a escolha de 

uma pré-adolescente de 11 anos de idade, virgem, contrapõe-se, por exemplo, a uma 

mulher sexualmente ativa ou até mesmo prostituta, isto é, por que o diabo não teria 

interesse em possuir uma prostituta já estigmatizada como a representação do 

pecado? Nesse ângulo, o diabo de Blatty, ainda que mítico, parece estar centrado não 

apenas na alma humana, mas também nas fragilidades, naquelas qualidades que 

reforçam o excesso de humano, o que acaba, a nosso ver, humanizando a própria 

ideia que se tem de demônio no romance em estudo. 

Em segundo lugar, a tradição da Eva Pecadora, insígnia do pecado original, 

reforçou, por contraste, o antigo modelo que carrega a derrocada do bem contra o mal 

e, mais especificamente, a nódoa mítica que pesa sobre o legado da Igreja. Como 

tentativa de remissão, principalmente com a pedagogia da castidade, destronar Eva 

da posição originalmente santificada, ratificou a necessidade de combater o mal a 

partir de sua transgressão, a partir de uma mulher. Assim,  

 
O incentivo ao culto mariano só irá acentuar a desqualificação feminina, na 
medida em que exalta a figura de uma mulher que é considerada grandiosa, 
por ter sua sexualidade esvaziada e sua identidade ligada a maternidade. O 
ideal de Maria, em sua Santidade, é a maternidade imaculada, logo a mulher 
teria no ideal de Maria a possibilidade de salvar-se da culpa de gerar filhos 
em pecado (Farinha, 2009, p. 340). 

 

Os primeiros capítulos do romance O Exorcista são dedicados, analogamente, 

a apresentar Regan em seus atributos marianos como se verifica na citação a seguir: 

 



86 
 

Sua linda filha de 11 anos estava dormindo, aconchegada a um panda de 
pelúcia de olhos arregalados. Pookey. Desbotado por anos de adulação; anos 
de abraços e beijos quentes e úmidos. [...] Chris olhou para a filha, para o 
nariz arrebitado e o rosto sardento, e, num impulso, debruçou-se sobre a 
cama e beijou seu rosto. – Amo muito você – sussurrou ela (Blatty, 2019, p. 
22). 

 

As qualidades virginais de Regan podem ser notadas não apenas pelas ações 

de Regan em relação ao afeto pela sua mãe, mas também pelas ações da mãe em 

relação à filha. Nesse ângulo, o narrador tece a pureza da menina por meio de uma 

descrição positiva, harmônica do lugar em que Regan descansa, a fim de reforçar a 

ideia de um lugar seguro. 

Por conseguinte, um dos objetivos da crítica literária feminista abordado por 

autores/as como (Zolin, 2019; Oliveira; Alós, 2023; Alós; Andreta, 2017), é a 

desconstrução de diversos estereótipos que se consolidaram em torno da mulher. Um 

deles, ainda hoje muito forte, é a da “mulher curiosa” que se liga a uma ideia mais 

profunda compartilhada entre diversas mitologias, como a cristã e a grega: a astúcia. 

Ou seja, pela “curiosidade” e pela “astúcia”,  

 
A narrativa de Gênesis também sublinha a curiosidade feminina que 
segundo a Bíblia cristã, a primeira mulher, Eva, levada pela curiosidade de 
conhecer o bem e o mal cai na armadilha da serpente comendo o fruto 
proibido, e oferece a Adão que também o come, sendo que a partir deste ato 
rompe-se o elo entre o Deus e o ser humano (Farinha, 2009, p. 338, grifo 
nosso). 

 

A citação acima traz um panorama que identificamos ao analisar o percurso 

narratológico de Regan. Primeiramente, a entidade demoníaca “Pazuzu”, não a possui 

ao acaso. O ponto de partida para que o mal centrado em Pazuzu viesse à tona, 

sucedeu-se por meio da curiosidade de Regan, ao munir-se de um tabuleiro Ouija 

para se conectar com o mundo sobrenatural. Por meio disso, é a menina, mesmo 

antes de estar possuída, a “culpada” por titubear o cotidiano ideal dos homens61. Em 

vista disso, Blatty (2019, p. 48, grifo nosso) escreve que 

 
Ao pôr o pássaro numa mesa de jogos a alguns metros, Chris viu um 
tabuleiro Ouija. Ela esquecera de que tinha aquilo. Tão curiosa em relação 
a si mesma quanto era em relação aos outros, ela o havia comprado como 
uma forma possível de expor dúvidas de seu subconsciente. Não dera certo, 
apesar de o ter usado uma ou duas vezes com Sharon, e uma outra vez com 
Dennings, que empurrara a palheta de propósito (“É você que está mexendo 

 
61Utilizamos a expressão “homem” no sentido literal, referindo às pessoas do sexo masculino, e não 
“homens” no sentido de incluir as mulheres, generalizando o termo. 



87 
 

isso, querida? É?”), de modo que todas as “mensagens dos espíritos” se 
tornassem obscenas, e culpou os “malditos espíritos do mal!”. 

 

Ao longo do romance, a trama nos apresenta uma Regan em gradações, isto 

é, tem-se uma Regan curiosa, sexualizada, megera, meiga, sempre ligada à muitos 

estereótipos que não foram colocados na obra por mera função estética, mas 

desempenha, também, a função de determinar uma personalidade para Regan, uma 

identidade forjada tão somente para o fracasso. De acordo com Foucault (1996, p. 

10), “[...] o discurso não é simplesmente aquilo que traduz as lutas ou os sistemas de 

dominação, mas aquilo por que, pelo que se luta, o poder do qual nos queremos 

apoderar”. 

De muitas obras literárias originadas na década de 1970 as quais 

estabeleceram uma continuidade a práticas misóginas às mulheres, a obra O 

Exorcista se caracteriza por “passar despercebida” pela Crítica Literária Feminista que 

foi, no mesmo período, ratificada academicamente (Alós; Andreta, 2017). Na fortuna 

crítica e em estudos atuais, por exemplo, não identificamos nenhum estudo/pesquisa 

que fizesse uma abordagem por meio dessa vertente teórica, trazendo à tona a 

subalternidade de Regan MacNeil nesse romance. Em vista disso, O Exorcista tornou-

se um clássico da literatura americana sem o crivo da comunidade acadêmica, de 

modo especial as mulheres feministas e críticas literárias, produzindo, por 

consequência, um status de normalidade acerca da medievalização contemporânea 

de mulheres ainda pensadas como “templos do diabo”. 

Assim, de acordo com Blatty (2019, p. 269) “[...] Regan, por não estar ainda 

entregue à vida adulta e ainda conservar a pureza em sua alma, atrai para si a atenção 

maligna da qual o padre Merrin sempre pregava em suas missas de sábado”. Neste 

fragmento, o narrador faz referência ao mito bíblico de Adão e Eva, da qual esta última 

não saiu incólume, condenando a terra ao castigo divino com a existência da morte. 

Em vista disso, 

 
O castigo da mulher está relacionado à sua sexualidade, lembremos que o 
casal não percebia estar nu, antes que o pecado fosse cometido, ou seja, no 
Paraíso não havia desejo carnal, ele passa a existir com a transgressão 
feminina. Esta relação mulher / corpo / sexualidade está muito presente nas 
representações fundamentadas pelos textos dos padres da Igreja, 
principalmente no período medieval (Vasconcelos, 2005, p. 4). 

 

Embora o romance de Blatty esteja centrado no drama da possessão, no 

protagonismo de Pazuzu em detrimento de Regan, o ponto de inflexão subjacente na 



88 
 

trama tematiza a transgressão feminina e as consequências procedentes disso. Assim 

como se sucedeu “a punição do Senhor” (Vasconcelos, 2005, p. 4) à Eva e Adão, 

Blatty, por sua vez, também ilustra diversos castigos62 que possuem o objetivo de 

marcar os heróis da história e determinar os personagens por suas ações. Por 

exemplo, os padres Karras e Merrin devem morrer para se tornarem mártires, portanto 

heróis que salvaram Regan da possessão, enquanto Regan, apenas na condição de 

possessa, é liberta, não heroína e continua muda antes, durante e depois do desfecho 

desse drama. No tocante a isso, “a menina, após o grande sacrifício dos padres, 

caíra em pranto nos braços de Chris, que, rapidamente, via diante de seus olhos a 

sua querida filha liberta daquele mal antigo” (Blatty, 2019, p. 308, grifo nosso). 

 
4.2.1 Sentidos da possessão na transgressão feminina 

 
A “possessão”, de acordo com o Dicionário Online de Português, diz respeito à 

“Circunstância em que alguém está possuído por algo sobre-humano, por uma 

paixão, por um tormento, por uma obsessão etc.” (Dicio, s/d, s/p, grifo nosso)63. Os 

múltiplos sentidos que existem na língua portuguesa nos permitem enxergar, em O 

Exorcista, os diversos significados da possessão por diferentes personagens, com a 

diferença, porém, de que o centro de gravidade gira em torno de Regan, ou seja, a 

partir dela, a possessão foge do seu sentido usual e passa, consequentemente, por 

outros processos de significação, a fim de materializar o estado de espírito dos 

personagens. 

Nesse viés, é fundamental entender que “sobre-humano” é a mesma coisa “do 

que está além do humano”, portanto, “sobrenatural” não indica, necessariamente, 

entidades existentes numa realidade alternativa, mas diz respeito aos princípios mais 

basilares da expressão: paixão, tormento, obsessão, raiva etc. A possessão, desse 

modo, produz um efeito de domínio de uma ideia sobre uma pessoa que, sob sua 

posse, e numa relação dialógica, atribui-lhe novos significados. Ademais, “Atribuía‐se 

 
62Na obra, a jovem Regan é submetida a castigos físicos e psicológicos extremos durante sua 
possessão demoníaca. Entre os exemplos mais marcantes estão as violentas convulsões que a ferem 
fisicamente, “os arranhões autoinfligidos” (Blatty, 2019, p. 147) que aparecem em seu corpo, e a 
transformação de sua voz e aparência, que a desumanizam. Além disso, a entidade que a possui a 
força a praticar atos de automutilação e a submete a humilhações, como blasfêmias e gestos obscenos. 
Esses castigos não apenas causam dor e sofrimento à personagem, mas também intensificam o 
desespero de sua mãe e dos religiosos que tentam salvá-la, criando uma atmosfera de horror 
psicológico e espiritual. 
63Cf. Dicio. Possessão. Disponível em: https://www.dicio.com.br/possessao/. Acesso em: 17 jan. 2025. 

https://www.dicio.com.br/possessao/


89 
 

à ação demoníaca uma série de comportamentos pouco usuais o que lançou a 

população hoje concebida como doente pela psiquiatria moderna, dentro de 

categorias religiosas como a possessão ou a obsessão” (Dametto; Esquinsani, 2017, 

p. 196). 

A partir disso, deduz-se que o significado atribuído à possessão na obra, a qual 

toma como objeto Regan, trata-se de uma construção mitológica, e que a 

contemporaneidade passou a contestar, visto que essa concepção mítica ligada à 

Igreja, uniformizou o termo no sentido de uma invasão por um ser maligno ao corpo 

de um sujeito, mais especificamente de um sujeito feminino. No tocante a isso,  

 
Para além da existência social e moral, o próprio corpo feminino era envolto 
por tabus de toda ordem, sobretudo no tocante a sua constituição e as 
diferentes funções de seus órgãos, abrindo flancos para as mais diversas 
interpretações sobre o que ocorria com o corpo feminino e para a associação 
deste à loucura. [...] Mas quando o sujeito acometido pertencia ao sexo 
feminino, as concepções misóginas e machistas, místicas e supersticiosas do 
mundo medieval potencializavam o sofrimento a partir das relações de gênero 
(Dametto; Esquinsani, 2017, p. 193-194). 

 

Através da citação acima, pode-se compreender por meio das transgressões 

de Regan, que a possessão escapa aos normativismos clericais, nos permitindo 

pensá-la em função de outros personagens, como Chris MacNeil, os padres Merrin e 

Karras, o detetive Kinderman, o próprio personagem Pazuzu entre outros, ou seja, 

cada um desses personagens também é conjugado a um tipo de 

possessão/obsessão. Neste sentido,  

 
Karras estava lendo diversos livros sobre estudos clínicos recentes e 
passados acerca dos casos de possessão por entidades que, certamente, 
causavam-lhe náuseas. Pouco mais da meia noite, com os olhos 
semicerrados, o padre sentia-se dominado, possuído por ideias sobre as 
quais não tinha controle. Na verdade, o padre enfrentava medos, dúvidas, 
indecisões que esmagavam, de forma atroz, a sua alma enquanto divagava 
por aquelas leituras (Blatty, 2019, p. 228, grifo nosso). 

 

Enquanto Regan sofria pela possessão demoníaca, Karras sofria de uma 

possessão/dominação/obsessão por sentimentos que lhes forçavam a compreender 

os fenômenos que se chocavam com o saber psiquiátrico do qual tomava como 

referência de verdade e objetividade. A esse respeito, verifica-se que “O ser humano 

institui fronteiras para edificar uma existência que compreenda e onde ele possa 

controlar o caos advindo do desconhecido [...]” (Muller; Schmidt, 2023, p. 7), ou seja, 

o refúgio do padre, nesse contexto, estava centrado nas experiências empíricas, nos 



90 
 

estudos científicos, nas estruturas racionais de compreensão da realidade. A 

possessão, por consequência, arrebenta – de modo visceral – com esse cotidiano 

aparentemente seguro. 

De forma subjacente, a trama escrita por Blatty parece problematizar questões 

que extrapolam a narrativa de uma criança sendo possuída por um demônio. Entre 

elas, pode-se destacar os conflitos vividos internamente por homens, na medida em 

que “Karras luta constantemente para se livrar de desejos que podem destruí-lo de 

dentro para fora” (Blatty, 2019, p. 167), além do que, “o padre Merrin, relembrando o 

seu primeiro conflito com Pazuzu no deserto do Iraque, sente-me novamente 

ameaçado por forças que pensou ter destruído” (Blatty, 2019, p. 244). Esses 

fragmentos evidenciam que no romance existem várias subtramas que interferem ou 

se sobrepõem à trama central, as quais lançam luzes sobre a problemática da 

subalternidade feminina nessa obra.  

A transgressão de Regan, à medida que a torna bestial por efeito, seu estado 

de monstro, de dominada, explica as subtramas do enredo. Se por um lado Blatty 

tentou reproduzir estereótipos tradicionais, tais estereótipos também denunciam os 

elementos reprimidos, explicando os interditos do discurso pintado pela lente 

masculina. Em função disso,  

 
A ideia da infância como um período imaculado de pecados é 
subvertida pela conversão da menina em agente corruptor; o seu 
corpo, outrora reduto inviolável, é invadido e modificado. Regan regride 
a um estado animalesco que não atenta para a força coercitiva das 
limitações morais e desconhece os interditos inibitórios que regulam a 
experiência do ser humano em sociedade (Gonçalves, 2013, p. 89). 

 

A autora acima situa o processo de transição de Regan do seu estado de 

normalidade à anormalidade, e como esse fator transitório modificou o modo como as 

pessoas ao redor da menina-monstro passavam a experienciar a realidade. 

Inexplicitamente, Pazuzu, a entidade suméria possessora, também sofre de uma 

forma de possessão, no sentido de ser dominado pelo desejo de controle/posse da 

alma humana. Neste caso, Pazuzu – ente incorpóreo e que só fala por meio do corpo 

da menina – não a deseja objetivamente, mas aos padres Karra e, de forma mais 

deliberada, o padre Lankester Merrin. Neste sentido, o demônio confessa: 

 
– Ah, Merrin, Merrin, Merrin... – Caçoa Pazuzu –, o nosso pai tem planos para 
você, tem sim. Nós nunca nos esquecemos dos preciosos. Sim, ele adora 
almas como a sua. E o pai sempre consegue o que quer. Vocês são 



91 
 

nossos. Essa porquinha aqui é só um aperitivo. Vocês são nossos. Só 
nossos! – Encerra Pazuzu, com fortes grunhidos pelo quarto, enquanto 
Chris, apavorada, sentia-se incapaz de libertar a filha daqueles terrores 
(Blatty, 2019, p. 234, grifo nosso). 

 

A citação acima traduz a real intenção de Pazuzu que, na posição de Íncubo64, 

transforma a vítima em Súcubo65 e, de forma mais expressiva, em objeto descartável. 

Para acentuar a função utilitária da personagem feminina, descobrimos que o nome 

Regan não é um nome exclusivamente feminino. Assim,  

 
O nome "Regan" tem origem irlandesa e deriva do sobrenome gaélico "Ó 
Riagáin," que significa "descendente de Riagán." O nome "Riagán" é baseado 
na palavra "rí," que significa "rei" ou "pequeno rei."  
"Regan" é um nome unissex que pode ser usado para meninos e 
meninas. Ele carrega o significado de alguém com liderança, nobreza e 
força. Além disso, o nome também ganhou popularidade devido à 
personagem Regan na peça "Rei Lear" de William Shakespeare, adicionando 

um toque literário à sua história (Revista Crescer, [S.I.], grifo nosso)66. 

 

No nível lexical denota-se que Regan foi estrategicamente inventada para a 

possessão, para o abate. Ironicamente, Pazuzu, também possuído pela cobiça e pela 

luxúria, buscou possuir a “pequena rainha” que, embora carregasse os significados 

de “liderança”, “nobreza” e “força”, sofrera a humilhação de ser simbolicamente 

destronada. Esses significados reforçam a ideia outrora abordada acerca da pureza, 

da moralidade associadas à Regan as quais foram, despudoramente, convertidas em 

ações inescrupulosas por Pazuzu. 

 
4.3 O sagrado anti-feminino 

 
O sagrado em suas diversas hermenêuticas tal como abordado por Georges 

Bataille (1993, 1989), Rudolf Otto (2007), Mircea Eliade (1992, 1979, 1972) entre 

outros, não é nem feminino e nem masculino, ele é “algo” que se mostra de forma 

singular por meio da experiência individual. Fato é que nos panteões míticos, sempre 

 
64Os íncubos são “Demônios que seduziam as mulheres. Sérvio Túlio, que foi rei dos romanos, era filho 
de uma escrava e de Vulcano, segundo os autores antigos; de uma salamandra, segundo os cabalistas; 
e de um demônio íncubo, segundo os demonógrafos” (De Plancy, 2023, p. 487). 
65De acordo com J. Collin de Plancy (2023, p. 61), súcubos são “demônios que tomam formas de 
mulheres. Lê-se em alguns escritos, diz o rabino Elias, que, durante 130 anos, Adão foi visitado por 
diabas, que pariram demônios, espíritos, lâmias, espectros, lêmures e fantasmas”.  
66Cf. Revista Crescer. Significado do nome Regan. Disponível em: https://abrir.link/eDqfm. Acesso 
em: 18 jan. 2025. 

https://abrir.link/eDqfm


92 
 

existiram deuses e deusas, homens e mulheres sacralizados67. Porém, no sentido que 

temos abordado nesta dissertação, o sagrado não deveria e não poderia ser 

enquadrado como tão somente um conjunto de experiências masculinas. 

No entanto, o “sagrado” que é apresentado em O Exorcista, mostra-se 

uniformizado pela lente masculina, católica, ratificando uma concepção hierarquizada 

e excludente das experiências espirituais femininas (Stone, 2022). Nesse contexto, a 

narrativa associa o sagrado ao masculino, representado pelos padres Lankester 

Merrin e Damian Karras, enquanto o feminino é relegado ao lugar do profano e do 

abjeto, simbolizado pela possessão demoníaca de Regan MacNeil. Desse modo, 

“Deus falava pela boca dos padres, a fim de que seus espíritos fossem exortados pela 

sabedoria, e que o mal, sob a égide de Pazuzu, fosse minada” (Blatty, 2019, p. 186). 

Neste fragmento, percebe-se que o divino se manifesta, quiçá, por via dos padres, 

levando em conta que “[...] a pobre menina, incapaz de libertar-se, clama em silêncio 

pela salvação” (Blatty, 2019, p. 204). 

Essa divisão não é acidental, mas sim reflexo de uma tradição patriarcal 

enraizada, que historicamente subalterniza a mulher em relação ao homem, 

especialmente em espaços religiosos. Concernente a isso, 

 
O ápice dessa feminilidade moderna insiste que devemos nos colocar em 
segundo plano. Somos ensinadas desde novas que nossas chances de 
sermos amadas aumentam na mesma proporção do quanto estamos 
dispostas a servir sem reclamar, e permanecer assim. O silenciamento 
feminino foi tão bem articulado que muitos consideram como mulheres 
agradáveis aquelas que falam pouco e, preferencialmente, em voz baixa. 
Boas esposas são as que se integram ao grupo de amigos do parceiro, 
abandonando suas amigas e se isolando – o que pode ser bastante vantajoso 
para companheiros abusivos (Stone, 2022, p. 8).  

 

Merlin Stone, autora do livro Quando Deus era Mulher (2022), realizou uma 

importante sistematização acerca do desaparecimento da figura feminina ao longo da 

história. Especialmente, nessa obra, a autora mostra como foi o processo de 

 
67Rudolf Otto, em sua obra O Sagrado (2007), caracteriza a experiência sacra como um encontro com 
o "numinoso", uma dimensão misteriosa, fascinante e aterradora que transcende o racional e desperta 
sentimentos profundos de reverência e assombro. Essa experiência é universal, podendo ocorrer 
independentemente de doutrinas ou religiões específicas, e é marcada pelo mysterium tremendum et 
fascinans. Já a experiência religiosa, segundo a concepção tradicional da Igreja Católica, está vinculada 
à relação pessoal com Deus no contexto de uma fé institucionalizada, mediada por sacramentos, 
práticas litúrgicas e ensinamentos teológicos. Enquanto a experiência sacra é mais ampla e 
fenomenológica, a experiência religiosa católica é teologicamente estruturada e orientada à comunhão 
com Deus conforme os preceitos da Igreja. 
 



93 
 

mudança/abandono da figura da mulher como emblema do sagrado, passando, 

gradativamente, ao culto ao homem, assim, Deus, contemporaneamente e sem 

dúvida, tende a ser mais masculino do que feminino, fenômeno que se materializa no 

planejamento da personagem Regan MacNeil como temos defendido ao longo deste 

trabalho. 

A escolha de Regan, uma menina de doze anos, como vítima da possessão 

demoníaca é significativa. Ao se tornar o receptáculo do mal representado por Pazuzu, 

ela encarna a vulnerabilidade atribuída ao feminino. Historicamente, as mulheres 

foram associadas à fragilidade moral e à proximidade com o pecado, sendo 

frequentemente vistas como instrumentos ou alvos do maligno. A esse respeito,  

 
O padre Karras, durante suas inquietações enquanto bebericava um gole de 
café à meia noite em seu quarto, desconfiava: - “será possível que a mãe 
teria sido a culpada pelos tormentos da filha, tendo em vista a sua posição de 
ateia, cética sobre exorcismos e possessões?”. Dúvidas. Dúvidas. Naquele 
momento, o espírito de Karras lhe fornecia mais problemas do que respostas. 
O pecado. Deus estaria punindo a filha pela descrença da mãe? Não. Que 
droga de pensamento (Blatty, 2019, p. 297). 

 

No fragmento acima o narrador preconiza que a mãe, Chris MacNeil (outra 

figura feminina do romance), seria a culpada pela possessão demoníaca de sua filha. 

Além disso, esse episódio, que reflete sobre temas como o demônio, Deus, o pecado 

e a culpa, evidencia como as experiências pessoais/sagradas do padre, apontariam 

figuras femininas como potenciais responsáveis pelo revés. À custa disso, o sagrado 

aí se distancia das concepções defendidas por Otto, por exemplo, à medida que sofre 

a influência da Igreja, sendo caracterizado por um modelo de crença pautado em 

decisões políticas, religiosas e culturais que definem a estética desse sagrado que se 

que exclui categoricamente a mulher. 

 Em vista disso, como observa Barros (2024, p. 230), “a construção simbólica 

do feminino como portador do mal encontra respaldo em práticas discursivas que 

datam da Idade Média, perpetuando-se em narrativas contemporâneas”. Blatty, ao 

moldar Regan como a protagonista passiva em meio ao conflito entre o bem e o mal, 

reflete essas dinâmicas culturais e religiosas. Em vista disso, 

 
Os homens gozam da grande vantagem de ter um deus endossando o código 
que eles escrevem; e como o homem exerce autoridade soberana sobre as 
mulheres, é especialmente afortunado que sua autoridade tenha sido 
investida nele pelo Ser Supremo. Para os judeus, maometanos e cristãos, 
entre outros, o homem é senhor por direito divino; o temor de Deus irá, 



94 
 

portanto, reprimir qualquer impulso de revolta da mulher oprimida (Stone, 
2022, p. 10). 

 

Michel Foucault, na obra A arqueologia do Saber (2008), denomina o que Stone 

(2022) pontua como “efeitos de verdade”, que é quando o discurso dominante entra 

em circulação pelos meios instituídos pelos autores do discurso, agindo, neste 

sentido, como um metadiscurso68. À vista disso, o discurso do Deus masculino é uma 

invenção das tradições judaico-cristãs que alimenta, discursivamente, o próprio 

personagem que criou. Em um efeito circular, como num loop temporal69, o homem 

defende a supremacia de um Deus que ele mesmo criou. 

A atuação de Pazuzu, o demônio que possui Regan, também é carregada de 

simbolismo. Pazuzu não é apenas um ente maligno, mas também um vetor de 

desequilíbrio e caos que se manifesta através de um corpo feminino. Esse elemento 

reflete o imaginário patriarcal que associa o corpo da mulher à desordem e à 

corrupção. Nessa ótica, Liebel (2014, p. 12) aponta que, “a mulher, na literatura 

religiosa e em tratados moralistas, é frequentemente vista como a ponte entre o 

homem e o pecado, servindo de ferramenta para a atuação do maligno”. Além disso, 

Oliveira e Alós (2023, p. 2) reforçam que  

 
[...] é necessário investigar inclusões e exclusões históricas como uma forma 
de dar visibilidade à ideologia subjacente às estruturas que definem a 
natureza do literário e a função da história literária como uma grande 
narrativa, gerada em função de escolhas políticas e não de escolhas 
desinteressadas ou neutras. 

 

Por meio do pensamento de Oliveira e Alós (2023), pode-se verificar o caráter 

ideológico das construções literárias e históricas, evidenciando que as categorias do 

que é considerado “literário” resultam de escolhas políticas que determinam inclusões 

e exclusões. Nesse contexto, o conceito de dialogismo de Bakhtin, que afirma que 

 
68O conceito de metadiscurso em Foucault (2006, 1987, 1978) refere-se à capacidade de um discurso 
comentar, organizar e controlar outros discursos dentro de um campo de saber. Em suas análises, 
Foucault observa como certos discursos se estabelecem como normativos, determinando os limites do 
que pode ser dito, pensado ou legitimado em uma época. O metadiscurso opera como uma instância 
de poder que não apenas reflete, mas também constitui as relações entre saber e poder, regulando 
quais enunciados têm validade e moldando os sujeitos que participam desse campo discursivo. 
69O conceito de “loop temporal” refere-se a uma situação em que eventos ou períodos se repetem 
continuamente, criando um ciclo fechado. Frequentemente explorado em narrativas de ficção científica, 
como filmes e literatura, o loop temporal pode ser percebido pelos personagens envolvidos, que tentam 
entender, manipular ou escapar dessa repetição. Esse fenômeno geralmente desafia as noções 
lineares de tempo e causa-efeito, gerando reflexões sobre livre-arbítrio, determinismo e a possibilidade 
de alterar o curso dos eventos dentro do ciclo. 
 



95 
 

“[...] todo enunciado se constitui em resposta a outros enunciados” (Bakhtin, 2014, p. 

245), ilumina o papel da literatura como um campo de forças discursivas em constante 

interação. 

Logo, os textos literários não apenas refletem suas circunstâncias históricas, 

mas dialogam com outras vozes, inclusive aquelas silenciadas pelos cânones. Esse 

processo evidencia como a literatura, longe de ser neutra, participa da disputa por 

narrativas e pelo poder de definir o que é valorizado culturalmente. Assim, analisar a 

história literária como uma grande narrativa significa questionar as relações de poder 

que estruturam o dizer e o silenciar, ampliando nosso entendimento sobre quem conta 

histórias e quem é ouvido nesse diálogo contínuo. Concernente a isso, 

 
Durante os acessos de raiva de Regan, Pazuzu confessava que o seu mestre 
tinha um gosto especial por crianças virgens. Karras, abismado com o que 
ouvia, continuava a rezar: “Senhor Jesus Cristo, intercede por tua filha que 
clama em silêncio”. Nesse ínterim, o demônio grunhia; sons de fezes eram 
expelidas à medida que aquelas palavras sagradas cortavam o espírito 
possessor. “As mulheres sempre tiveram um gostinho pela escuridão” – 
entonava o demônio, caindo em gargalhadas (Blatty, 2019, p. 288). 

 

Por meio deste excerto, o narrador pontua diversos estereótipos negativos 

associados às mulheres, ao vinculá-las simbolicamente à escuridão e ao mal. Por 

conseguinte, a fala do demônio, “As mulheres sempre tiveram um gostinho pela 

escuridão”, reforça narrativas históricas que demonizam a figura feminina, 

frequentemente associando-a ao pecado e à transgressão, como nas figuras bíblicas 

de Eva e Lilith70, este último no manuscrito apócrifo. Essa representação reduz a 

mulher a um arquétipo de atração pelo mal, enquanto exalta o homem como guardião 

da fé e da virtude, perpetuando um dualismo onde o feminino é visto como oposição 

ao divino. Portanto, tal visão desumaniza as mulheres e tonifica estruturas machistas, 

ao ignorar sua complexidade e agenciar sua representação sob uma ótica 

unidimensional e discriminatória. 

Desse modo, os padres Lankester Merrin e Damian Karras ocupam posições 

centrais na narrativa, atuando como mediadores entre o humano e o divino. Merrin, 

 
70De acordo com manuscritos apócrifos, como o Alfabeto de Ben-Sira, Lilith é descrita como a primeira 
mulher criada por Deus, anterior a Eva. Feita do mesmo pó que Adão, Lilith teria se recusado a se 
submeter a ele, reivindicando igualdade. Após deixar o Jardim do Éden, é associada a aspectos de 
rebeldia e independência, sendo posteriormente retratada em tradições judaicas como um espírito ou 
demônio que assombra a noite e ameaça crianças e mulheres grávidas. Sua figura, complexa e 
multifacetada, tem sido reinterpretada ao longo do tempo como símbolo de resistência feminina e 
liberdade. 
 



96 
 

com sua experiência e autoridade espiritual, é retratado como a única figura capaz de 

enfrentar Pazuzu, enquanto Karras, inicialmente cético, emerge como um herói ao se 

sacrificar para salvar Regan. No tocante a isso, “Desde que os padres foram 

consagrados pela Igreja, o Diabo teve muitos problemas para continuar suas obras 

malignas sobre a terra” (Blatty, 2019, p. 174).  

Por meio desse excerto, percebe-se que a associação do homem à força e ao 

poder, reforça a aliança do sagrado à figura masculina, deixando claro que o poder 

espiritual e a capacidade de enfrentamento do mal só são acessíveis aos homens e, 

por extensão, aos padres. Segundo Gerolimich (2024, p. 18), “a dominação masculina 

em espaços religiosos é sustentada por uma longa tradição que vincula o poder 

espiritual à masculinidade, excluindo sistematicamente as mulheres desses espaços 

de protagonismo”. Outrossim,  

 
Nada ilustra melhor a missão feminina que a passagem da escuridão para a 
luz. Delineada para a reprodução, seu temperamento é dinâmico, enquanto 
o masculino tende a contemplar e se mover pela inspiração divina encarnada 
pela companheira. A nossa divindade é vigilante, legada à mulher para 
acentuar a natureza do ser e participar dessa forma primordial de criatividade, 
que é aquela própria da arte e da história (Robles, 2006, p. 14). 

 

À luz da Crítica Literária Feminista, a citação de Robles (2006) reflete uma visão 

essencialista da mulher, ilustrando como sua identidade está intrinsecamente ligada 

à reprodução e à criatividade como função quase mística, delimitada pela relação com 

o divino e o masculino. Essa perspectiva, embora valorize a figura feminina como 

central à arte e à história, perpetua a ideia de que sua existência é definida por papéis 

pré-estabelecidos. Associando isso à personagem Regan MacNeil de O Exorcista, 

observa-se uma subversão desse ideal: o corpo da jovem é transformado em palco 

de disputa entre forças antagônicas de luz e escuridão. Regan deixa de ser uma figura 

de “divindade vigilante”, como pontua a autora, para se tornar símbolo do caos e da 

perda de controle, um desafio à concepção tradicional do feminino como puramente 

criador ou redentor. 

O ritual romano de exorcismo, descrito detalhadamente na obra, também 

reforça essa dicotomia, uma vez que esse documento representa a materialização do 

poder divino sob o domínio da Igreja. Nesse ângulo, a liturgia é conduzida 

exclusivamente pelos padres, que utilizam a autoridade conferida pela Igreja para 

expulsar o demônio. Esse ritual não apenas simboliza a ordem e o controle 

masculinos, mas também exclui qualquer participação feminina (Robles, 2006). 



97 
 

 A narrativa sugere que a solução para o caos instaurado pela possessão de 

Regan só pode ser alcançada através da intervenção masculina, perpetuando a ideia 

de que o feminino é incapaz de lidar com o sagrado de maneira autônoma. Como 

destaca Liebel (2014, p. 15), “a Igreja, ao longo dos séculos, estruturou-se de forma a 

marginalizar as mulheres em suas práticas e narrativas, relegando-as a papéis 

secundários ou passivos”. 

Além disso, a divisão entre o sagrado e o profano em O Exorcista reflete 

concepções medievais que ainda dialogam com a contemporaneidade. A ideia de que 

o feminino é mais suscetível à influência do maligno é um eco de práticas como a caça 

às bruxas, onde mulheres eram perseguidas sob acusações de pactos demoníacos. 

Essa concepção encontra respaldo em discursos modernos que continuam a 

demonizar a mulher em diferentes contextos. Barros (2024, p. 235) observa que, “a 

relação simbólica entre o feminino e o mal não é apenas um fenômeno histórico, mas 

também um elemento estrutural de diversas narrativas contemporâneas”. Em vista 

disso, Blatty (2019) escreve que 

 
O demônio, o qual todos pensaram ter sido superado pela força dos séculos 
passados, retorna de seu túmulo, mais forte, atroz, ardente, a fim de espalhar 
sua doença, contaminar os corações. A luta da fé pela descrença, do amor 
contra o ódio, ainda continua a ser a via mais segura para garantir que a 
escuridão não corrompa “as nossas almas”. Especialmente as mulheres que 
o passado sombrio revelou ter mais propensão a esses distúrbios, dizia 
Karras, enquanto falava com Chris em sua casa (Blatty, 2019, p. 241). 

 

A citação de Blatty (2019) revela a persistente tensão entre o sagrado e o 

profano, embasada em uma perspectiva que masculiniza o divino e posiciona a mulher 

como alvo mais vulnerável às forças do mal. A visão de Karras, ao associar as 

mulheres a uma maior “propensão a esses distúrbios”, reflete um imaginário histórico 

que reforça a subalternidade feminina no campo do sagrado. Essa lógica se ancora 

na uniformidade do divino sob moldes patriarcais (Stone, 2022; Robles, 2006), onde 

a figura masculina é frequentemente idealizada como o mediador da fé e guardião do 

espiritual, enquanto a mulher é vista como passível de corrupção ou como veículo de 

ameaças espirituais. 

 
 
 
 



98 
 

4.4 O aspecto monstruoso 

 

Ao revisitarmos os episódios de possessões e exorcismos na bíblia sagrada, 

dando ênfase à Jesus Cristo como o primeiro personagem bíblico considerado pela 

Igreja Católica como o primeiro exorcista da tradição religiosa cristã, a possessão não 

afetava as características fisiológicas do corpo humano, tal como aparece no cinema 

e na literatura contemporânea e na tela dos cinemas de hoje. O demônio, entidade 

incorpórea, metafísica, obliterava apenas a mente do indivíduo no contexto bíblico. No 

entanto, como já se sabe, foi na Idade Média que se consolidou o aspecto monstruoso 

do corpo (Kappler, 1994), notadamente o feminino, como uma necessidade – pensada 

pela Igreja – a fim de materializar a presença do demônio em casos de possessão. 

A partir disso, desde o medievo, toda a literatura que envolve essas temáticas 

trazem fortemente a correlação – vista como efeito/consequência – do aspecto 

monstruoso e da possessão demoníaca. Neste sentido, “o monstro é um desvio da 

Forma (ainda não estamos muito distantes de Aristóteles): a deformidade, porém, não 

é feiura, pois, como vimos, contribui para a beleza do universo como elemento de 

diversidade” (Kapller, 1994, p. 300). Nessa ótica, “o Mal é, como o Feio, uma das faces 

da desordem do mundo e da vida” (Suassuna, 2008, p. 239).  

Embora Blatty tenha reforçado a ideia mais negativa que se tem do monstro, 

explorando o horror como via de materialização do insólito, isto não impediu que a 

própria noção de monstruosidade servisse para elucidar diversas questões culturais, 

sociais, políticas e religiosas estrategicamente selecionadas para criar o fenômeno da 

possessão demoníaca centrada no corpo feminino. 

Dessarte, a personagem Regan, nesse contexto, manifesta essa herança 

conceitual histórica e literária, que chancela em seu corpo e em sua mente, o monstro. 

Nesse sentido, Blatty (2019, p. 193) narra que 

 
Chris, ao entrar no quarto na companhia de Karras e Karl, um dos 
empregados da casa, foram surpreendidos por aquela figura esquelética, com 
intensas manchas de vômito que se estendiam da sua boca até os lençóis de 
sua cama. Com gargalhas frenéticas e um olhar penetrante, a criatura, com 
a voz roca e descompassada, causava profundo terror aos espíritos ali 
presentes. 

   

É fundamental ressaltar que há uma intrínseca correlação entre o espaço e a 

monstruosidade sob a personagem Regan. No romance, com o objetivo de aumentar 

as emoções de medo e ansiedade, todo o drama se passa apenas no quarto do 



99 
 

primeiro andar da casa da personagem. O lugar é “escuro e frio, e Chris buscou 

trancar as janelas, a fim de que a filha ficasse confortável” (Blatty, 2019, p. 221). Ou 

seja, o monstro também é definido não apenas por suas comorbidades, mas também 

pelo espaço que compartilha a deformidade do corpo possesso de Regan. Com efeito, 

 
O quarto de Regan foi adaptado por recomendação dos médicos, a fim de 
que menina ficasse confortável durante sua recuperação. Assim, móveis 
foram tirados, as janelas fechadas com cortinas, uma vez que a luz do dia 
causa fotofobia. Porém, já se intuía, até aquele momento, que as forças 
malignas continuavam a avançar para a deterioração do seu estado físico e 
mental (Blatty, 2019, p. 174). 

 

De acordo com Muller e Schimdt (2023, p. 2) “O monstro fomenta medo e 

hesitação ao desafiar as fronteiras do humano”, ou seja, essas fronteiras, sinalizadas 

pela forte concepção de “normalidade” e da “anormalidade”, expressões da ciência 

médica abundantemente empregadas no romance, demarcam as fases de transições 

de Regan para o seu estado animal/monstruoso/demoníaco. Assim, 

inocência/malícia, humano/monstro, normalidade/anormalidade, são binômios 

antitéticos que ilustram a correlação entre a disformidade entre espaço e monstruoso 

na obra. 

Na Idade Média, a figura feminina foi frequentemente representada como 

intrinsecamente ligada ao mal e à corrupção espiritual. Obras como o Malleus 

Maleficarum, um manual inquisitorial do final do século XV, consolidaram a ideia de 

que as mulheres eram particularmente propensas à bruxaria e ao pacto demoníaco. 

Segundo Kramer e Sprenger (2007, p. 58), “a mulher, por sua natureza carnal e frágil, 

é um terreno fértil para a influência do maligno”. Essa visão, fundamentada na teologia 

cristã medieval, estabeleceu uma correlação direta entre a feminilidade, a sexualidade 

e o monstruoso. Divindades femininas de tradições pagãs, como Medusa na mitologia 

grega ou Lilith no imaginário judaico, também foram apropriadas e reinterpretadas 

como figuras demoníacas para reforçar o binário entre o feminino e o perigo. 

Em O Exorcista, Blatty retoma essas concepções históricas ao construir a 

narrativa de Regan. Sua possessão e subsequente degradação física e 

comportamental evocam essas tradições de demonização. Barbara Creed (1993, p. 

44) argumenta que “a figura da mulher possuída é um dos arquétipos mais potentes 

do horror, pois corporifica ansiedades culturais sobre a sexualidade e o poder 

femininos”. Em Regan, o corpo feminino torna-se o palco onde o confronto entre o 



100 
 

sagrado e o profano se desenrola, reforçando a associação simbólica entre a 

feminilidade e o caos. Nesse sentido, 

 
Os gritos ensurdecedores, reforçados pelos acessos de raiva paulatinos da 
menina, além das tentativas de cura por meio de sucessivas orações, 
descreviam as forças extremas que se digladiavam dentro do corpo de 
Regan, à medida que o espírito da menina, obliterado pelo demônio, tentava, 
ainda que de forma ineficiente, lutar para se libertar (Blatty, 2019, p. 209). 

 

A citação evidencia a violência física e psicológica que a personagem Regan 

sofre em decorrência da possessão demoníaca, apresentando-a como um símbolo de 

desumanização e transgressão de limites. Nesse sentido, o uso de expressões como 

“gritos ensurdecedores” e “acessos de raiva paulatinos” reforça o sofrimento visceral 

da menina, enquanto a descrição do “espírito obliterado pelo demônio” acentua a 

perda de sua identidade humana.  

Essa condição posiciona Regan em um estado liminar, entre o humano e o 

monstruoso, uma característica frequentemente associada a personagens femininas 

no gênero de horror, marcadas pela subversão de normas sociais e corporais. A 

monstruosidade em Regan surge não apenas pela possessão em si, mas pelo efeito 

perturbador que sua condição exerce sobre aqueles ao seu redor, refletindo medos 

culturais relacionados à perda de controle e à ruptura de estruturas familiares e 

religiosas. 

A desfiguração de Regan também pode ser analisada à luz da tradição judaico-

cristã de repressão ao corpo feminino, uma vez que desde o mito de Eva, a mulher 

tem sido associada ao pecado original, vista como um canal para a queda da 

humanidade. Segundo Ribeiro (2025, p. 45), “a demonização do feminino nas 

tradições cristãs consolidou uma imagem da mulher como elemento de perigo 

espiritual, reforçando sua marginalização”. Em O Exorcista, essa tradição é 

ressignificada na figura de Regan: sua possessão representa a corrupção do corpo e 

da mente femininos, reforçando um arquétipo cultural que associa a mulher ao 

descontrole e à destruição. 

Ademais, a figura de Regan também dialoga com os conceitos psicanalíticos 

de horror e da monstruosidade. Para Freud (1919), o “unheimlich” – ou “familiar que 

causa estranhamento” – é uma experiência que subverte o que deveria ser seguro e 

conhecido. Regan, enquanto uma criança inocente que se torna um monstro, encarna 

essa noção: sua transformação representa o medo cultural de que o doméstico e o 



101 
 

feminino possam se tornar ameaçadores. Como observa Kristeva (1982, p. 56), “a 

abjeção está no cerne das representações do monstruoso, pois expõe aquilo que é 

simultaneamente atraente e repulsivo”. O corpo de Regan, deformado e controlado 

por forças externas, torna-se abjeto, cuja marcação é feita nas descrições que narram 

o processo de transição entre o humano e o monstro na obra. À vista disso, verifica-

se que 

 
Ao passo que os sintomas físicos se tornavam mais visíveis, Pazuzu dava 
sinais de que a sua influência sobre a menina não tinha limites, e que, 
sobremaneira, nem os padres e nem os médicos, conseguiriam impedir os 
avanços dessa força maligna sobre Regan (Blatty, 2019, p. 253). 

 

A citação enfatiza a opressão implacável que a personagem Regan MacNeil 

sofre sob a influência de Pazuzu, ressaltando a escalada da possessão como uma 

força destrutiva que transcende os limites humanos e institucionais. A descrição dos 

“sintomas físicos” simboliza a invasão de seu corpo e mente, transformando-a em um 

palco para a manifestação do mal, enquanto a ideia de que “nem os padres e nem os 

médicos” poderiam deter Pazuzu reforça a impotência das estruturas racionais e 

espirituais diante do desconhecido. Regan é reduzida a um estado de completa 

vulnerabilidade, dominada por uma entidade que controla tanto seu corpo quanto sua 

existência, anulando sua autonomia. Essa dinâmica evidencia a relação desigual entre 

o humano e o sobrenatural, expondo o corpo feminino como espaço de violência e 

submissão, ao mesmo tempo em que reflete temores culturais relacionados à perda 

de identidade e à incapacidade de controlar forças exteriores. 

A contemporaneidade, portanto, não apenas herda, mas também ressignifica 

esses estereótipos de gênero. Filmes e romances de horror frequentemente utilizam 

o feminino monstruoso para explorar tensões culturais e psicológicas. Como destaca 

Silva (2023, p. 78), “a representação do feminino como fonte de horror reflete não 

apenas um temor do desconhecido, mas também um medo persistente da 

emancipação e do poder femininos”. 

Em última análise, o feminino, conjugado às regras do universo masculino, 

encontra formas de transgressão por meio da literatura, visto que na 

contemporaneidade – através da Crítica Literária Feminista – houve uma 

descentralização de um modelo de sociedade falocêntrico, o qual corroborou, no 

espaço literária especialmente, mais protagonismo a obras de autoria feminina, assim 

como a personagens femininas. Nessa ótica, o feminino demoníaco de Blatty, ainda 



102 
 

que mudo, quando na condição de monstro, fala por meio dos múltiplos simbolismos 

que ele representa, evidenciando outras fugas das regras masculinas, e fazendo as 

mulheres falarem por via do insólito. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



103 
 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

O presente estudo buscou analisar a interseção entre o sagrado e a condição 

humana na trama de O Exorcista, considerando a forma como a literatura de horror, 

especialmente na obra de William Peter Blatty, tematiza elementos religiosos e 

culturais. Partindo de um percurso teórico-metodológico que englobou as perspectivas 

da Crítica Literária Feminista, os estudos sobre o sagrado e as abordagens do horror 

na literatura, foi possível compreender a complexidade das representações do divino 

e do demoníaco na narrativa analisada. 

Ao longo da pesquisa, identificamos que a obra de Blatty se insere em um 

contexto mais amplo de representação da experiência religiosa no horror, explorando 

os limites entre o temor e a devoção, o caos e a ordem, o humano e o monstruoso. 

Essa dualidade não apenas evidencia a tensão entre os conceitos de bem e mal, mas 

também faz referências a mitologias e crenças enraizadas no imaginário coletivo 

ocidental. Como apontado por Georges Bataille e Rudolf Otto, o sagrado é uma 

experiência que ultrapassa a compreensão racional e se manifesta como o 

"numinoso", isto é, algo que provoca simultaneamente terror e fascínio. 

A análise da condição humana na obra permitiu verificar que O Exorcista 

dialoga com as ansiedades culturais de seu tempo, principalmente no que tange à 

descrença moderna e ao retorno ao sagrado por meio da violência simbólica e física. 

A personagem Regan MacNeil encarna um papel central nesse dilema, uma vez que 

seu corpo se torna o espaço de disputa entre o divino e o profano. A violência exercida 

sobre seu corpo não é apenas uma manifestação do demoníaco, mas também uma 

reafirmação de padrões patriarcais de domínio, nos quais a figura feminina é reduzida 

a um receptáculo da luta entre forças masculinas superiores. 

Dentro desse escopo, a Crítica Literária Feminista proporcionou um olhar 

fundamental para compreender como O Exorcista perpetua e ao mesmo tempo 

desafia discursos de gênero. A literatura de horror, historicamente marcada por 

arquétipos femininos ligados ao pavor e à subalternidade, se utiliza do feminino 

monstruoso como meio de explorar os medos culturais e psicológicos da sociedade. 

A personagem Regan, enquanto possuída, é reduzida ao estado de passividade e 

mudez, enquanto as figuras masculinas assumem o papel de agentes do conflito e da 

resolução. 



104 
 

A pesquisa também revelou que a fortuna crítica sobre O Exorcista é 

amplamente centrada na relação entre a ciência e a religião, o horror e o medo e a 

construção do sagrado na modernidade. Estudos anteriores demonstraram como a 

racionalização do mundo no século XX não extinguiu a crença no demoníaco, mas, 

ao contrário, intensificou sua presença no imaginário popular, justamente por meio da 

literatura e do cinema. 

Dessa forma, concluímos que O Exorcista é mais do que um romance de horror; 

é uma narrativa que encapsula e ressignifica angústias existenciais e culturais, 

promovendo um diálogo entre o sagrado e o profano, entre a crença e a dúvida, entre 

o feminino e o monstruoso. Ao revisitar o percurso teórico-metodológico adotado, 

consideramos que a análise aqui apresentada conseguiu demonstrar como o sagrado, 

enquanto categoria simbólica, continua exercendo um papel fundamental na literatura 

e no cinema contemporâneos. 

Em linhas gerais, sugerimos que pesquisas futuras possam expandir essa 

discussão para outras obras do gênero de horror, analisando como a representação 

do feminino e do sagrado evolui ao longo das décadas. O estudo da literatura de horror 

e suas interfaces com a religião e a crítica de gênero continua sendo um campo de 

muitas possibilidades para compreender as transformações culturais e simbólicas da 

sociedade. A partir dessa perspectiva, esperamos que este trabalho contribua para 

futuras reflexões acerca do horror, do sagrado e da condição humana na literatura. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



105 
 

REFERÊNCIAS 

 
ALLEN, Thomas B. Exorcismo. tradução de Eduardo Alves. 2. ed. Rio de Janeiro: 
DarkSide Books, 2016. 
 
ADORO CINEMA. O exorcista: o devoto. Disponível em: 
https://www.adorocinema.com/filmes/filme-289029/criticas/espectadores/. Acesso 
em: 06 maio. 2024. 

ARIÈS, P. História da morte no ocidente. Tradução de Priscila Viana de Siqueira. 
Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2012.  
 
ALVES, Daiane S. A. O bebê de Rosemary, a profecia e o exorcista: o (sor)riso 
como configuração do mal na trilogia dod diabo. Disponível em: https://shre.ink/D3QV. 
Acesso em: 8 ago. 2024. 
 
BATAILLE, Georges. Teoria da Religião. São Paulo: Ática, 1993. 

BATAILLE, Georges. A experiência interior: seguida de Método de Meditação e 
Postscriptum 1953 – suma ateológica, vol I. Belo Horizonte: Autêntica, 2016.  

BATAILLE, G. A literatura e o Mal. Tradução de Suely Bastos. Porto Alegre: L&PM, 
1989.  

BENOIS, Luc. Signos, símbolos e mitos. Tradução de Paula Taipas. Lisboa: Edições 
70, 1999. 

BELANGER, Michelle. Dicionário dos demônios: edição comemorativa 10 anos. Rio 
de Janeiro: DarkSide Books, 2022. 

BOSSONE, Michel. O Exorcista: a representação da possessão demoníaca nos anos 
de 1970. 2015. Dissertação (Mestrado em História) – Programa de Pós-graduação em 
História, Universidade Estadual de Maringá, Maringá, 2015. 

BLATTY, William P. O Exorcista. Tradução de Carolina Caires Coelho. Rio de 
Janeiro: Harper Collins, 2019. 
BARTHES, Roland. Aula. 13. ed. São Paulo: Cultrix, 2017. 
 
BARROS, Valquiria. Demonização do feminino e misoginia a partir do movimento de 
caça às bruxas. Revista Prâksis, v. 1, p. 219–237, 2024. Disponível em: 
https://periodicos.feevale.br/seer/index.php/revistapraksis/article/view/3500. Acesso 
em: 19 jan. 2025. 
 
BOURDIEU, Pierre. Sobre o poder simbólico. In: BOURDIEU, Pierre. O Poder 
Simbólico. Trad. Fernando Tomaz. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2001, p.07-16. 
 
BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo. São Paulo: Difusão Europeia do Livro, 
1960. Disponível em: 
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5527690/mod_resource/content/1/Simone%2
0de%20Beauvoir%20-%20O%20Segundo%20Sexo.pdf. Acesso em: 6 fev. 2025. 
 

https://www.adorocinema.com/filmes/filme-289029/criticas/espectadores/
https://shre.ink/D3QV
https://periodicos.feevale.br/seer/index.php/revistapraksis/article/view/3500


106 
 

CREED, Barbara. The Monstrous-Feminine: Film, Feminism, Psychoanalysis. 
Londres: Routledge, 1993. 
 
BÍBLIA ONLINE. Isaías 2:10. Disponível em: 
https://www.bibliaonline.com.br/acf/is/2/10+. Acesso em: 8 ago. 2024. 

BÍBLIA ONLINE. Apocalipse 14:10. Disponível em: 
https://www.bibliaonline.com.br/acf/ap/14/10+. Acesso em: 8 ago. 2024. 

CAMPBELL, J. O poder do Mito. São Paulo: Palas Athena, 1991. 

CAMPBELL. J. Mito e Transformação. Los Angeles: Joseph Campbell Foundation, 
2008.  

CANÇÃO NOVA. Frei Elias Vella explica as cinco fases dos ataques demoníacos. 
Disponível em: https://eventos.cancaonova.com/cobertura/frei-elias-vella-explica-as-
cinco-fases-dos-ataques-demoniacos/. Acesso em: 01 jul. 2024. 
 
CARLSON, M. Obituário de William Peter Blatty: escritor mais conhecido por seu 
romance O Exorcista, adaptado para um filme de terror de enorme sucesso. In: The 
Guardian, 2017. Disponível em: 
https://www.theguardian.com/books/2017/jan/16/william-peter-blatty-obituary. Acesso 
em: 24 abr. 2024. 

DELUMEU, Jean. História do medo no ocidente 1300-1800: uma cidade sitiada. 
tradução de Maria Lucia Machado. São Paulo: Companhia das Letras, 2009. 

DURAND, Gilbert. A imaginação simbólica. Lisboa: Edições 70, 1993. 

ELIADE, Mircea. Mito e Realidade. São Paulo: Perspectiva, 1972. 
 
ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano. São Paulo: Martins Fontes, 1992. 
Disponível em: https://archive.org/details/o-sagrado-e-o-profano-mircea-eliade. 
Acesso em: 6 fev. 2025. 
 
ENCYCLOPEDIA.COM. Blatty, William Peter 1928-. Autores contemporâneos, nova 
série de revisões. Recuperado em 17 abr. 2024. Disponível em: 
https://www.encyclopedia.com/arts/educational-magazines/blatty-william-peter-1928. 
Acesso em: 25 abr. 2024. 

FOUCAULT, M. A arqueologia do saber. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 
2008. 

FOUCAULT, M. O poder psiquiátrico: curso dado no College de France (1973-1974). 
Tradução de Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 2006.  

FOUCAULT, M. A história da loucura. São Paulo: Perspectiva, 1978. 

FOUCAULT, M. Vigiar e Punir. Tradução de Raquel Ramalhete. Petrópolis: Vozes, 
1987. 
 

https://www.bibliaonline.com.br/acf/is/2/10
https://eventos.cancaonova.com/cobertura/frei-elias-vella-explica-as-cinco-fases-dos-ataques-demoniacos/
https://eventos.cancaonova.com/cobertura/frei-elias-vella-explica-as-cinco-fases-dos-ataques-demoniacos/
https://www.theguardian.com/books/2017/jan/16/william-peter-blatty-obituary
https://www.encyclopedia.com/arts/educational-magazines/blatty-william-peter-1928


107 
 

FREUD, Sigmund. The Uncanny. Disponível em: 
https://web.mit.edu/allanmc/www/freud1.pdf. Acesso em: 19 jan. 2025. 

FRANÇA, Júlio. O pacto com o diabo nas raízes da literatura gótica: The Monk, de 
M. G. Lewis. In: ARAÚJO, Nabil (org.). R-figurações de Fausto: entre literatura e mito. 
Rio de Janeiro: Makunaima, 2020. p. 108-131. 

GIRARDI, Caroline A.; FELIZARDO, Rosa B. Desertos: a psique em transformação. 
In: XXIV JORNADA REGIONAL DO IJRS, 24., 2017, Pelotas/RS. Anais [...] 
Pelotas/RS: IJRS, 2017. p. 1-11. Disponível em: 
https://ijrs.org.br/media/documents/Artigo-Desertos-2017.doc. Acesso em: 7 ago. 
2024.  
 
GEROLIMICH, Ingrid. A demonização da mulher é um projeto. Le Monde 
Diplomatique, 25 set. 2024. Disponível em: https://diplomatique.org.br/a-
demonizacao-da-mulher-e-um-projeto/. Acesso em: 19 jan. 2025. 

GONÇALVES, M. H. A. A face reconhecível do medo: domesticação e redenção do 
monstro animal em O Exorcista. Gragoatá, v. 18, n. 35, 31 dez. 2013. p. 85-96. 
 
IMDB. O fabuloso: título original: Mastermind. 23 set. 2005. Disponível em: 
https://www.imdb.com/title/tt0074877/?ref_=tt_urv. Acesso em: 25 abr. 2024. 
 
IMDB. A Nona Configuração. Título original: The Ninth Configuration. Disponível em: 
https://m.imdb.com/title/tt0081237/?language=pt-br. Acesso em: 25 abr. 2024. 

KRAMER, H.; SPRENGER, J. O martelo das feiticeiras. Tradução de Paulo Froés. 
Rio de Janeiro: BestBolso, 2015.  
 
KRAMER, Heinrich; SPRENGER, James. Malleus Maleficarum. 2. ed. Traduzido por 
Montague Summers. Nova York: Dover Publications, 2007. 
 
KRISTEVA, Julia. Powers of Horror: an essay on abjection. New York: Columbia 
University Press, 1982. 

KERMODE, Mark. O exorcista: segredos & devoção. Rio de Janeiro: DarkSide Books, 
2023. 
 
LIEBEL, Silvia. A construção do discurso misógino no Malleus Maleficarum. IX 
Encontro Estadual de História – ANPUH-RS, 2014. Disponível em: 
https://www.eeh2014.anpuhrs.org.br/resources/anpuhpr/anais/ixencontro/comunicac
ao-individual/SilviaLiebel.htm. Acesso em: 19 jan. 2025. 

MAGALHÃES, Antonio C. de M. et al. Teologia do Riso: humor e mau humor na bíblia 
e no cristianismo. Campina Grande: EDUEPB, 2017a. 

MAGALHÃES, A. C. de M. A bíblia na crítica literária recente. Teoliterária, v. 2, n. 
4, p. 133-144. 2012a. 

MAGALHÃES, Antonio Carlos de Melo; SILVA, Eli Brandão da. O Diabo na arte e no 
imaginário ocidental. In: MAGALHÃES, Antonio Carlos de Melo; SILVA, Eli Brandão 

https://web.mit.edu/allanmc/www/freud1.pdf
https://diplomatique.org.br/a-demonizacao-da-mulher-e-um-projeto/
https://diplomatique.org.br/a-demonizacao-da-mulher-e-um-projeto/
https://www.imdb.com/title/tt0074877/?ref_=tt_urv
https://m.imdb.com/title/tt0081237/?language=pt-br
https://www.eeh2014.anpuhrs.org.br/resources/anpuhpr/anais/ixencontro/comunicacao-individual/SilviaLiebel.htm
https://www.eeh2014.anpuhrs.org.br/resources/anpuhpr/anais/ixencontro/comunicacao-individual/SilviaLiebel.htm


108 
 

da; FERRAZ, Salma; LEOPOLDO, Raphael Novaresi (Orgs). O demoníaco na 
literatura. Campina Grande: EDUEPB, 2012b. p. 277-290. 

MINOIS, Georges. História do Riso e do Escárnio. Tradução de Maria Elena O. Ortiz 
Assumpção. São Paulo: UNESP, 2003.  

NOGUEIRA, Maria Simone Marinho. O outro lado da Escolástica ou sobre as 
mulheres e a mística nos séculos XII-XV. In: Concordância e Diferença: “liber 
amicorum” para João Maria André. Coimbra: Instituto de Estudos Filosóficos, 2024. 

NOGUEIRA, Maria Simone Marinho. Mística Feminina Medieval: um ensaio de 
categorização. Perspectiva Filosófica, v. 48 n. 2, 2021. 

OTTO, Rudolf. O sagrado: os aspectos irracionais na noção do divino e sua relação 
com o racional. Petropólis: Vozes, 2007.  

OLIVEIRA, Cleide Maria de. Por um Deus que seja noite, abismo e deserto: 
considerações sobre a linguagem apofática. 2010. Tese (Doutorado em Letras) – 
Programa de Pós-graduação em Letras, Pontifícia Universidade Católica do Rio de 
Janeiro, Rio de Janeiro, 2010. 
 
OLIVEIRA, Dileane F. de; ALÓS, Anselmo Peres. Crítica Literária Feminista: um 
projeto em contínua construção. Jangada, v. 11, n. 1, e110110, maio-out., 2023. p. 1-
11.   

PEDRON, Denise. Performance e escrita performática. Cadernos de Subjetividade, 
[S.I.], p. 158-167. 2013. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php/cadernossubjetividade/article/download/38520/26
180/107543. Acesso em: 7 ago. 2024. 
 
PLANCY, J. Collin de. Dicionário infernal: repertório universal. Tradução de Angela 
Gasperin Martinazzo. São Paulo: EDUSP; Brasília: Editora da Universidade de 
Brasília; Rio de Janeiro: Arquivo Nacional, 2023.  
 
REVISTA CRESCER. Significado do nome Regan. Disponível em: 
https://abrir.link/eDqfm. Acesso em: 18 jan. 2025. 
 
RIBEIRO, Maria Clara. Demonização do Feminino nas Tradições Cristãs. São 
Paulo: Editora Ponto & Vírgula, 2025. 
 
ROBLES, Martha. Mulheres, mitos e deusas: o feminino através dos tempos. 
Tradução de William Lagos e Débora Dutra Vieira. São Paulo: Aleph, 2006. 

SCHMIDT, S. P.; MULLER, J. W. Os demônios de cada dia: reflexões acerca do 
Monstro e do Humano em O Exorcista (1973). Mídia e Cotidiano, v. 17, n. 2, 19 maio 
2023. p. 1-24. 

SANTOS, Edson K. dos. Os aspectos irracionais do Sagrado em Rudolf Otto. In: XII 
SIMPÓSIO INTERNACIONAL FILOSÓFICO – TEOLÓGICO: FILOSOFIA E 
TEOLOGIA: RELAÇÕES E TENSÕES, 12., 2016, [S.I.]. Anais [...] [S.I], 2016, p. 1-13. 
2016. Disponível em:  

https://abrir.link/eDqfm


109 
 

https://www.faje.edu.br/simposio2016/arquivos/comunicacoes/nao_doutores/Edson%
20Kretle%20dos%20Santos.pdf. Acesso em: 8 ago. 2024. 

SYMBOLOPEDIA. Simbolismo e significado do deserto. 13 out. 2023. Disponível 
em: Simbolismo e significado do deserto - Simbolopédia (symbolopedia.com). Acesso 
em: 8 ago. 2024.  

SUASSUNA, Ariano. Iniciação à estética. 9. ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2008. 

SILVA, Leyla T. Brito da. Metáfora e símbolo: a estética do sagrado na linguagem 
apofática. Rev. Teol. Ciênc. Relig. UNICAP, Recife, v. 7, n. 2, p. 238-250, jul./dez., 
2017b. 
 
SANTOS, Carolina Suriz dos. The power of the west compels you!: a memória 
cultural no filme “O Exorcista” (1973). Disponível em: 
https://lume.ufrgs.br/handle/10183/239039. Acesso em: 8 ago. 2024. 

SILVA, José Aldo R. da. Tematizações do sagrado em “São Marcos, de João 
Guimarães Rosa. 2016. Dissertação (Mestrado em Literatura e Interculturalidade) – 
Programa de Pós-graduação em Literatura e Interculturalidade, Universidade 
Estadual da Paraíba, Campina Grande, 2016. 
 
SANTOS, Laura. “Releituras do sagrado na crítica feminista”. Revista de Estudos 
Feministas, v. 30, n. 1, p. 123-145, 2022. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/ref/a/3D7wfT8QmwRfJMv38PrG4tN/. Acesso em: 6 fev. 2025. 
 
SILVA, Maria. “Reconfigurações na crítica literária feminista”. Cadernos Pagu, n. 66, 
e226620, 2023. Disponível em: 
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/8666203. 
Acesso em: 6 fev. 2025. 

SOUZA, Roberto A. de. Teoria da Literatura. 10. ed. São Paulo: Ática, 2007.  
 
STABOLITO JUNIOR, Ricardo. O horror no cinema: a construção da sensação de 
medo em “O Exorcista". Biblioteca Online de Ciências da Comunicação, [S.I], 2012. 
Disponível em: http://www.bocc.ubi.pt/pag/junior-amado-o-horror-no-cinema.pdf. 
Acesso em: 10 jun. 2023. 
 
SILVA, Ana Beatriz. Representações do Feminino no Cinema de Horror. Rio de 
Janeiro: Editora Cinemática, 2023. 
 
SCORSOLINI-COMIN, Fabio. Diálogo e dialogismo em Mikhail Bakhtin e Paulo Freire: 
contribuições para a educação a distância. Educação em Revista, Belo Horizonte, v. 
30, n. 03, p. 245-265, jul./set. 2014. Disponível em: SciELO Brasil. Acesso em: 20 jan. 
2025. 
 
STONE, Merlin. Quando Deus era mulher. São Paulo: Goya, 2022. 
 
TUAN, Yi-Fu. Espaço e lugar: a perspectiva da experiência. Tradução de Lívia de 
Oliveira. São Paulo: DIFEL, 1983.  
 

https://www.faje.edu.br/simposio2016/arquivos/comunicacoes/nao_doutores/Edson%20Kretle%20dos%20Santos.pdf
https://www.faje.edu.br/simposio2016/arquivos/comunicacoes/nao_doutores/Edson%20Kretle%20dos%20Santos.pdf
https://symbolopedia.com/pt/desert-symbolism-meaning/
https://lume.ufrgs.br/handle/10183/239039
https://www.scielo.br/j/ref/a/3D7wfT8QmwRfJMv38PrG4tN/
https://www.scielo.br/j/edur/a/j7rRzQdhmVFwJFpVmf55GNF/?format=pdf&lang=pt&utm_source=chatgpt.com


110 
 

TODOROV, Tzvetan. Introdução à literatura fantástica. São Paulo: Perspectiva, 
1981. 
 
TURAN, Kennet. Fame’s Terrific, But They Still Get His Name Wrong. Sarasota 
Herald-Tribune, EUA, 25 ago. 1973. p. 7. 

VITELLO, Paul. William Peter Blatty, autor de ‘O Exorcista”, morre aos 89 anos. 
13 jan. 2017. In: The New York Times, 13 jan. 2017. Disponível em: 
https://www.nytimes.com/2017/01/13/books/william-peter-blatty-author-of-the-
exorcist-dies-at-89.html. Acesso em: 25 jan. 2024. 

VILLAS BOAS, A.; BINGEMER, M. C.; MARIANI, C. M. C. B. Mística e 
Literatura. TEOLITERARIA - Revista de Literaturas e Teologias, [S. l.], v. 9, n. 17, 
p. 5–11, 2019. DOI: 10.19143/2236-9937.2019v9n17p5-11. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php/teoliteraria/article/view/42468. Acesso em: 8 ago. 
2024. 
 
WRIGHT, Elliott. ‘Exorcist’ Priest-Sacrifice ‘Real Drama’. The Catholic Transcript, 
EUA, 11 jan. 1974. p. 10. 
 
WOOLF, Virginia. Um teto todo seu. São Paulo: Tordesilhas, 2014. Disponível em: 
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5527691/mod_resource/content/1/Virginia%2
0Woolf%20-%20Um%20Teto%20Todo%20Seu.pdf. Acesso em: 6 fev. 2025. 
 
ZOLIN, Lúcia O. Crítica feminista. In: BONICCI, T.; ZOLIN, Lúcia O. (Orgs.). Teoria 
literária: abordagens históricas e tendências contemporâneas. 4. ed. Maringá: 
EDUEM, 2019. p. 211-237. 
 
 

https://www.nytimes.com/2017/01/13/books/william-peter-blatty-author-of-the-exorcist-dies-at-89.html
https://www.nytimes.com/2017/01/13/books/william-peter-blatty-author-of-the-exorcist-dies-at-89.html

